
TASVÎR-İ
ZAMAN

“An Illumination of Time”
İslam Kültüründe Minyatür Sanatı 

Miniature Painting in Islamic Culture

Documentary Sergi | Documentary Exhibition

26 Nisan 2014 / April 26, 2014



Bu kitapçık IGMG tarafından düzenlenen 26 Nisan 2014 tarihinde gerçekleştirilen 
UNIDAY 2014 Düşünce Seyre Düşünce “Tasvir-i Zaman İslam Kültüründe Minyatür Sanatı" sergisinde dağıtılmak üzere basılmıştır.

This booklet was printed to be distributed during the exhibition "Tasvir-i Zaman Miniature Painting at Islamic Culture”, featured at UNIDAY 2014  
held on April 26th, 2014 by IGMG.

Proje / Project

Proje Genel Sanat Yönetmeni ve Küratör / Creative Director and Curator
Murat ÖZER

Editör / Editor
İlknur SISNELIOĞLU

Art Direktör / Art Director
Kazım TAŞKIN

Fotoğraf / Photography
Arzu ÜNAL

Sergi Uygulama / Execution
Kadir ARIK

İngilizce Çeviri / English Translation
Zahide MUSTAFAOĞLU 

Asistan / Assistant
Mustafa KARACA

Yapım / Production

IGMG GT ÜNİVERSİTELER BAŞKANLIĞI:
Boschstr, 61-65, 50171 Kerpen / Deutschland
+49 (0) 2237 656 363  |  students@igmg.org



AKADEMIK DANIŞMANLIK / ACADEMIC ADVISORY BOARD

Prof. Dr. Mahmud Erol KILIÇ
Prof. Şehvar BEŞIROĞLU
Yard. Doç Dr. İrfan ÇIFTÇI
Dr. Mehmet Yalçın YILMAZ

Nurullah ÖZDEM
Hüsamettin YIVLIK

Ceyhun OYDEM
Mehmet ÇEBI
Uğur BARAN

Abdurrahman DEPELER





İÇİNDEKİLER / CONTENTS

	

KÜRATÖRDEN... / A WORD FROM THE CURATOR...

BİR TASVİR ARAYIŞI  OLARAK “RESİM – YAZI” / “CALLIGRAPHIC PAINTING” IN A QUEST FOR DEPICTION

MİNYATÜR NEDİR? / WHAT IS MINIATURE PAINTING?

İSLAM SANATINDA MİNYATÜR / MINIATURE PAINTING IN ISLAMIC ART

İSLAM DÜNYASINDAKİ İLK MİNYATÜRLÜ YAZMALAR VE TÜRKLERİN KATKILARI / THE FIRST ILLUMINATED 
MANUSCRIPTS IN ISLAMIC WORLD AND THE  CONTRIBUTIONS OF TURKS

OSMANLI NAKKAŞHANESİ VE NAKKAŞLAR / OTTOMAN SCHOOL OF MINIATURE PAINTING AND MINIATURISTS

PERSPEKTİF İHTİYAÇ MI? / IS PERSPECTIVE A NECESSITY?

OSMANLI SANATINDA MİNYATÜR / MINIATURE PAINTING IN OTTOMAN ART

PERSPEKTİFİN GALİBİYETİ “MİNYATÜR VE RESİM SANATI İLİŞKİSİ” / VICTORY OF PERSPECTIVE “THE 
RELATIONSHIP BETWEEN MINIATURE PAINTING AND PAINTING”

OSMANLI SANATINDAKİ ÜNLÜ MİNYATÜR USTALARI / FAMOUS OTTOMAN MINIATURE PAINTERS

İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC REALMS

MİNYATÜR TERİMLERİ SÖZLÜĞÜ / A GLOSSARY OF MINIATURE PAINTING TERMS



KÜRATÖRDEN...

Bir nakkaş için tasvir çizmek ancak hakikate giden yolculuğun 
hikayesidir. 

Nakkaş gördüğünü değil gördüğünün, gönlünde oluşturduğu hayali 
kağıda aksettirir. 

İslam kitap sanatındaki en önemli imgelerden birisi olan minyatür 
sanatı İslam dininin resme olan mesafeli yaklaşımının bir reddediş 
olmadığının en açık göstergelerinden biridir. Tasvirin, İslam öncesi 
dinlerde oluşturduğu riskli alanlardan dolayı ilahiyat açısından ciddi 
bir mesafede olduğu bilinmektedir. Fakat tüm bunlarla birlikte tarihi, 
bilimsel ve güzellik arayışı (estetik) kaygısıyla mücerred bir sanat ola-
rak icra edilmiş olan minyatür, İslam coğrafyasında Hindistan’dan Af-
rika’ya, Asya kıtasından Orta Avrupa’ya kadar medeniyetin en önemli 
icra sahalarından birisidir.

İslam medeniyetinin tarihteki en önemli temsilcisi olarak kabul gö-
ren Osmanlı üslubunun tüm İslam sanatlarında olduğu gibi minya-
tür sanatında da son derece hatırı sayılır bir önemi bulunmaktadır. 
Bir başka deyişle İslam medeniyetinin tasvir konusundaki fikirlerinin 
imbiklendiği ve sanat tarihine altın harflerle yazılageldiği coğrafya 
Osmanlı coğrafyasıdır. Günümüzde popüler, bilimsel kanaatlerin ak-
sine minyatür sanatı Acem bölgesindeki şöhretini aslında temellerini 
Selçuklu’nun attığı Türk-İslam sanatından alır. 

Osmanlı minyatürleri tarih, sosyoloji, kültür tarihi, coğrafya ve diğer 
alanlarda yapılan birçok araştırmada bu medeniyetin anlaşılması için 
en önemli envanter niteliğindedir. İslam dininde getirilen resim ya-
sağına rağmen meşru zeminde gelişebilmiş kitap sanatında Osmanlı 
minyatürleri sahip oldukları gerçekçi yaklaşım sayesinde ayrıcalıklı 
bir yere sahiptir. 

Türk-İslam medeniyetinin Avrupa müzelerinde hapsedilerek görmez-
den gelindiği ve günün konjonktürüne göre anlatıldığı bu dönemde 
pek çok İslam sanatı kolu gibi minyatürün de hem sanat hem de me-
deniyet izi bakımından bilinmesi büyük bir önem taşımaktadır. Kreas-
yonunu gerçekleştirdiğimiz bu documantary-art sergisi, medeniyeti-
mizde minyatürün ne çapta bir büyüklüğe ve özelliğe sahip olduğunu 
sizlerle paylaşmayı amaçlamaktadır. İslam medeniyeti ve mistisiz-
minin en önemli dışavurumlarından birisi olan tasvir üzerinden me-
deniyetimizi bir kez daha anlamaya çalışmak ve bunu tüm dünyaya 
tanıtmak en büyük vazifemizdir. 

UNIDAY’14 kapsamında gerçekleştirdiğimiz bu serginin Türk-İslam 
medeniyetinin dünyaya tanıtılmasında mütevazi bir köşetaşı olmasını 
Cenab-ı Hak’tan niyaz ediyoruz. 

A WORD FROM THE CURATOR...

Painting a miniature is but the story of the journey to truth for a 
miniaturist.

The miniaturist does not paint what he sees, but reflects on paper the 
dream awakened in his heart by what he sees. 

Miniature painting, one of the significant images in Islamic bookcraft, 
is also a clear indicator that Islam’s aloof stance on painting is not to 
be interpreted as rejection. Depiction is known to hold a theologically 
critical position, because of the perilous areas it has created in pre-Islam 
religions. Nevertheless, miniature painting performed as a pure form of 
art communicating historical, scientific and aesthetic concerns; is a ma-
jor area of expression in Islamic civilization, from India to Africa, from 
Asia to Central Europe.

Ottomans, considered the most prominent representatives of Islamic 
civilization in history, and their methods hold a significant place in min-
iature painting, as well as in other Islamic arts. In other words, Ottoman 
territory was the terrain where the Islamic civilization’s perspective on 
painting was instilled and engraved in gilded letters in the annals of art 
history. Contrary to current popular, scientific opinions, art of miniature 
painting actually owes its celebrity in Persian region to Turkish and Is-
lamic arts, initiated by the Seljuqs.

Ottoman miniatures qualify as a vital inventory for historic, sociological, 
geographical researches, and researches in various other areas, such as 
humanities, for the comprehension of this civilization. Their realist ap-
proach lends the Ottoman miniatures a privileged status in bookcraft, a 
discipline that thrived successfully and legitimately, despite the proscrip-
tion of images in Islam.

In this day and age, of ignorance towards Turkish-Islam civilization 
through its confinement to European museums and its narrative being 
shaped by the current state of affairs, it is of paramount importance for 
both arts and humanities to present miniature painting to a wider audi-
ence, as well as many other Islamic forms of art. This documentary-art 
exhibition we curated intends to communicate the grandeur, quality and 
range of miniature painting in our culture. It is our primary duty to en-
deavour once again to penetrate and globally promote our civilization 
through taswir (depiction), a crucial expression of Islamic culture and 
mysticism. 

We are praying to Allah for this exhibition we organized as part of 
UNIDAY’14 to become a humble milestone of Turkish-Islam civilization’s 
worldwide publicity. 

Murat ÖZER
Kadimsanat Grubu Genel Sanat Yönetmeni

Murat ÖZER
Kadimsanat Grubu Creative Director



BİR TASVİR ARAYIŞI  OLARAK “RESİM – YAZI”

İslam sanatının resme olan mesafeli duruşunun bir sonucu olarak 
meşru zeminde ilk estetik örnekler yazı (kelâm) üzerinden estetik tas-
viriyle başlamaktadır. Her ne kadar harflerle gerçekleştirilmiş bir ta-
sarımda resim zevkinin tamamen karşılanacağı mümkün olmasa da 
İslam medeniyetinin sahip olduğu felsefi derinliğe dair kodları bu sa-
nat dalında da aramak gerekmektedir. Her türlü sosyal zümreye hitap 
edebilen resim-yazılar hem yazıyı daha akılda kalıcı ve canlı bir halde 
tutmaktadır hem de sözün (kelâm) gücünü de izleyiciye sunmaktadır. 
Resim denemesi olarak kabul edilebilecek olan hat sanatındaki bu ya-
zıların tasvir olarak nitelendirilmesi pek mümkün görülmese de İslam 
sanatında cismin (imge), gözle olan münasebeti bakımından son de-
rece önemlidir.   

“CALLIGRAPHIC PAINTING” IN A QUEST FOR DEPICTION

As a consequence of the aloof stance of Islamic art on painting, the ear-
liest legitimate samples in aesthetics begin with aesthetic depictions 
through inscription (kelâm). Although it is not possible to fully experience 
the pleasure of painting through a composition executed wholly in letters, 
it is imperative to pursue the codes of philosophical depth possessed 
by Islamic civilization within this art form as well. Calligraphic paintings 
that communicate to a wide spectrum of social segments both render 
the word more memorable and vivid and present the power of the word 
(kelâm) to the audience. Although it does not seem possible for these 
inscriptions in calligraphic arts, which could be considered as experiments 
in painting, to qualify as depictions, they are crucial for the correspond-
ence between the object (image) and the eye in Islamic art.

Mevlevî külahı formunda bir resim-yazı örneği 
“Yâ Hazret-i Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî”

A calligraphic painting example in the form of the cone-shaped 
Mevlevî headdress
“Yâ Hazret-i Mevlânâ Celâleddin-i Rûmî”

Ağaç formunda bir resim-yazı örneği

A calligraphic painting example in the form of a tree

Ay-yıldız formunda bir resim-yazı örneği 
“Lâ ilâhe illallâh Muhammedü’r-Resûlallâh”

A calligraphic painting example in the form of 
star and crescent

“Lâ ilâhe illallâh Muhammedü’r-Resûlallâh”



MİNYATÜR NEDİR? 

Yazma eserlerde anlatılan olayları görsel olarak da 
ifade etmek için yapılan tasvirlere minyatür denir. Bu 
terim, Ortaçağ Avrupasında ortaya çıkmış olan, ‘mi-
nium’ adındaki kırmızı boyadan türemiştir. Bu dönem-
deki yazma eserlerde bölüm başlarını belirtmek için 
yapılan süslemelerde baş harfi vurgulamak maksa-
dıyla yapılan süslemeleri tanımlamaktadır. Sonraları 
Latince ‘miniare’ kökünden türetilerek İtalyancaya 
‘miniatura’, Fransızcaya ‘miniatüre’ biçiminde geçmiş 
ve zamanla yazma kitaplardaki resimleri ifade etmek 
için kullanılan bu terim, Türkçeye Batı dillerinden 
girmiştir. Ancak Osmanlı dönemi kaynaklarında min-
yatür teriminin yerine daha çok ‘tasvir’ veya ‘nakış’ 
sözcüklerinin kullanıldığı görülür.

Minyatür yapılırken renkler üst üste sürülür ve bunla-
rın birbirine karışmamasına özen gösterilirdi. Bunun 
için de suyla inceltilmiş toprak boyalar kullanılırdı. 
XIV. ve XVIII. yüzyıllar arasında eserlerde bu boyaları 
sabitleyebilmek için içlerine taze yumurta sarısı ka-
tılırdı ancak bu şekilde hazırlanan boyalar bir daha 
kullanılamaz hale gelir ve her kullanım için yeni boya 
hazırlamak gerekirdi. İşte bu yüzden zamanla boya-
ların içine yumurta sarısı yerine suda eritilmiş tutkal 
karıştırılmaya başlanmış ve bu teknikte suda eritilmiş 
tutkalın içine bir damla pekmez ya da iki damla üzüm 
suyu katılarak boyalar kurusa bile istenildiğinde suyla 
eritilerek yeniden kullanılır hale getirilirdi. 

Minyatür yapımına uygun fırçalar ise, üç aylık beyaz 
kedi yavrusunun gıdı tüyünden yapılmış çok ince kıllı 
fırçalardı. Kâğıtlar ise aharlı kâğıtlardır. Zira yumurta 
akıyla bir miktar şapın sıvılaşıncaya kadar bir fincan 
içinde karıştırılıp kâğıda sürülmesi ve kuruduktan 
sonra kuru ceviz veya ıhlamur ağacından çukur bir 
tahta üzerinde mührelenmesiyle elde edilen bu kağıt-
larda minyatür daha parlak görünür. Yahut şekersiz 
nişasta içeren boza kıvamında bir karışımla da min-
yatür yapmaya uygun kağıtlar hazırlanabilmektedir.

Minyatürde işlenecek konu, eskiz olarak çok ince kıllı 
fırçalarla kiremit rengi boya veya sepya mürekkebiy-
le kâğıda çizilir. Boyama işleminde önce altın sürülür 
sonra diğer renklere geçilir. Nakkaş, parmak üzerin-
den aldığı boyayı, fırça çeperlerinde çapak olmasın 
diye baş parmağın kırışıkları arasında çevirerek ince 
ve hassas çalışmayı sağlar.

Mirza Ali tarafından nakşedilmiş  Firdevsi’nin Şehnâme adlı eserinden bir minyatür. 
Minyatürde “İman Gemisi” tasvir edilmiştir - Metropolitian Müzesi İslam Bölümü Koleksiyonu 

A miniature painting by Mirza Ali, in Ferdowsi’s Shahname. The miniature painting depicts 
“İman Gemisi” (Ship of Faith) - Metropolitan Museum of Art, Collection of Islamic Art



WHAT IS MINIATURE PAINTING?

Depictions, painted for the purpose of visually expressing 
narratives chronicled in manuscripts, are called miniature 
paintings. The term stems from the red pigment called 
‘minium’, which itself originates from medieval Europe. The 
term describes the illuminations designed to emphasize in-
itial letters in manuscripts in order to mark the beginning 
of a chapter. The term eventually found its way into Ital-
ian as ‘miniatura’ and into French as ‘miniature’, deriving 
from the Latin root ‘miniare’, and this term, employed to 
describe the pictures in illuminated manuscripts, which was 
afterwards transferred into Turkish from Western languag-
es. However, sources from the Ottoman period have been 
known to employ the words ‘taswir’ or ‘nakish’ more often 
than the term miniature. 

While painting a miniature, colors would be applied as 
overlapping layers carefully, without letting them mix. To 
that end, earth pigments diluted with water would be used. 
Between the XIVth and the XVIIIth centuries, a standard prac-
tice was to add fresh egg yolk to those pigments, to act as 
a binder. But the pigments prepared by this method would 
become unfit for reuse and each painting would require 
the preparation of fresh pigments. Consequently, watered 
down glue took egg yolk’s place as a binder and by adding 
a drop of molasses or two drops of grape juice into the di-
luted glue, the pigments were thus plasticized and rendered 
fit for reuse.

Paint brushes for miniature painting were very thin brushes, 
manufactured from jowl hair collected from three month 
old kittens. Miniatures would be painted on what was known 
as ‘dressed’ paper. On account of producing much brighter 
miniatures, a liquid mixture of egg-white and alum would 
be rubbed over the paper’s surface and after the mixture 
dried, the paper would be burnished with a muhre (a wood-
en tool with handles and a protruding piece of polished flint 
in the center) made of dry walnut or linden wood. A thick 
liquid made of non-sugared starch flour could also be used 
in the preparation of papers for miniature painting.

Theme of a miniature painting would be sketched out on 
paper, using very thin brushes and terra cotta or sepia pig-
ments. During the painting process, gold pigments would 
be applied first and other pigments would be applied after-
wards. Since he would use his thumb as a palette for his 
pigments, a ‘Nakkash’ (miniature painter) would first circu-
late the pigment through the creases on his thumb, in order 
to prevent crusting on the fringes of the brush and to allow 
for fine and delicate work.

Mirza Ali tarafından nakşedilmiş Firdevsi’nin Şehnâme adlı eserinden bir minyatür. Minyatürde 
“Dinlenen Avcılar” tasvir edilmiştir - Metropolitian Müzesi İslam Bölümü Koleksiyonu 

A miniature painting by Mirza Ali, in Ferdowsi’s Shahname. The miniature painting depicts “The 
Hunting Party at Rest” - Metropolitan Museum of Art, Collection of Islamic Art





Mirza Ali tarafından nakş 
edilmiş  Firdevsi’nin Şehnâme adlı 
eserinden bir minyatür. Minyatürde 
“Sada Bayramı” tasvir edilmiştir. 
Metropolitian Müzesi İslam Bölümü 
Koleksiyonu.

A miniature painting by Mirza Ali, in 
Ferdowsi’s Shahname. The miniature 
painting depicts “Sada Bayramı.” 
Metropolitan Museum of Art, Collection 
of Islamic Art.

Hafız divanından bir minyatür detayı. 
Minyatürde “Semâ Eden Dervişler” 
tasvir edilmiştir.

Detail of a miniature painting in Hafız 
divanı. The miniature painting depicts 
“Whirling Dervishes”.



İSLAM SANATINDA MİNYATÜR

İslam sanat tarihinde anıtsal resim yalnızca Emevîler döneminde, VII. 
ve VIII. yüzyıllar arasında kendini göstermektedir. Bu dönemde yeni 
toprakların fethedilmesiyle buralarda var olan kadim kültürlerle tema-
sa geçilmiş ve bu durumun bir neticesi olarak Kubbetû’s- Sehra (691), 
Şam Emevîye Camii (705-721), Kusayr-ı Amrâ (711-715) ve Kasru’l 
Hayri’l Garbi (728) gibi dini ve sivil yapıların duvarlarına Geç Helenis-
tik ve Sasanî sanat geleneklerinin etkisini yansıtan natüralist tarzda 
resimler ve mozaikler yapılmıştır.

Ancak IX. yüzyıla gelindiğinde İslam sanat tarihinde son derece radikal 
bir değişim yaşanmış ve Kur’an-ı Kerim’de resmi yasaklayan kesin bir 
emir bulunmamasına rağmen bazı hadisler kıyamet günü geldiğinde 
canlı varlıkların resimlerini yapanların cezalandırılacağı şeklinde yo-
rumlanmıştır. Bu yorumların ardından resim sanatı net bir çizgiyle ya-
saklanmış, söz konusu dönemden itibaren yapı süslemesi niteliğindeki 
duvar resimleri ve mozaikler yerlerini kitap resimlerine bırakmıştır. 

Kitap resimlemenin ise Abbasîler döneminde başlaması, resim yasa-
ğıyla çelişmeyen bir İslam düşüncesinin oluşmasıyla açıklanmaktadır. 

Bununla birlikte Geç Abbasîler döneminde toplumdaki iktisadi yapının 
değişmesiyle birlikte de, ortaya çıkan yeni zengin ve tüccar sınıf da re-
simli kitap üretiminin artışında etkin rol oynamıştır. Bu dönemde antik 
kaynaklı bilimsel eserlerin çevirileri yapılıyor, bu yoğun çeviri faaliyeti 
sırasında bir yandan da kitaplarda yer alan resimler soyutlaştırılarak 
kopya ediliyordu. Öte yandan, dönemin sevilen edebiyat kitapları tas-
virlerle süsleniyor ve bu tasvirlerle gölge oyununu andıran şematik 
kalıplar kullanılıyordu.  Abbasî döneminde filizlenen bu gelişmenin gü-
nümüze ulaşan en erken örnekleri ise, XI. yüzyıla aittir.  

İslam minyatürlerinde perspektiften arınmış, anatomik oranlardan ve 
ışık gölge kurallarından sakınılarak oluşturulmuş üslubun, kendinden 
sonraki dönemleri etkileyecek nitelikte klasik bir kimliğe kavuşması 
ise, ancak XIV. yüzyıl sonlarında Azerbaycan ve Irak’ta Celâyirlilerle 
(1339-1432) İran’ın Fars bölgesine hâkim olan Muzafferi (1353-1393) 
hanedanlığının hamiliğinde gerçekleşecektir.

Hadikatü’s-Suadâ adlı eserden bir minyatür detayı - Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arşivi

Detail of a miniature painting in the manuscript Hadikatü’s-Suadâ - Topkapı Palace Museum Archive and Library



MINIATURE PAINTING IN ISLAMIC ART

Monumental painting in the Islamic art history can only be glimpsed dur-
ing the reign of Umayyads, between the VIIth and VIIIth centuries. In this 
era, conquest of new lands brought on a contact with the ancient cultures 
that existed in those lands and in consequence walls of religious and civil 
buildings, such as Qubbat As-Sakhrah (691), Al-Amawi Mosque Damas-
cus (705-721), Qusayr Amra (711-715) and Qasr al-Hayr al-Gharbi, were 
decorated with frescoes and mosaics in naturalistic style, displaying the 
influence of Late Hellenistic and Sassanian artistic heritages.

At the arrival of the IXth century, though, Islamic art history underwent a 
radical chance and, despite the lack of an explicit commandment in Quran 
that prohibits images, some interpretations of the hadith claimed that 
those who created images of sentient living beings would be punished 
on the judgment day. Following such interpretations the art of painting 
was decidedly prohibited, while frescoes and mosaics that used to adorn 
buildings yielded their position to illuminated manuscripts.

Emergence of illuminated manuscripts during Abbasid Caliphate is ex-
plained by the manifestation of Islamic ideology that does not contradict 

the aniconism. Nevertheless, a new wealthy social class of merchants 
that arose during the Late Abbasid Era, due to the transformation of the 
society’s economic structure, also played an active part in the increased 
numbers of illustrated manuscripts that were being produced. During this 
period, scientific works originating from Antiquity were being translat-
ed and, during this arduous activity of translation, the pictures in those 
books were also being abstractionized and copied. On the other hand, 
popular literary works of the period were being decorated with depictions 
and the said depictions were employing schematic patterns that resem-
bled shadow theatre. Earliest examples of this progress, which sprouted 
during Abbasid Period, date back to XIth century.

This particular style of Islamic miniatures, a style devoid of perspective, 
structured by avoidance of anatomical proportions and principles of light 
and shadow, was finally going to acquire a classical identity, that would 
influence later periods, in the late XIVth century thanks to the patronage 
of Jalayirids (1339-1432) of Azerbaijan and Iraq, and Muzaffaris (1353-
1393) of Persian region of Iran.

Hadikatü’s-Suadâ adlı eserden bir minyatür detayı - Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arşivi

Detail of a miniature painting in the manuscript Hadikatü’s-Suadâ - Topkapı Palace Museum Archive and Library



Hadikatü’s-Süeda 

Hz. Hüseyin’in Kerbelâ’da şehit edilişinin anlatıldığı Hadîkatü’s-Süedâ 
Fuzûlî’nin en tanınmış eserlerinden olup asırlarca bütün Türk illerinde 
okunagelmiştir. Ünlü Şair Fuzûlî’nin gazellerinde görülen lirizm ve he-
yecanı bu eserine de yansıtmayı başarmıştır. Hadîkatü’s-süedâ kısa 
bir mukaddime ile başlar. Fuzuli bu bölümde kendinden önceki bazı 
eserleri örnek alarak ve yararlanarak Hadîkatü’s-süedâ’yı yazdığını 
açıklar. Eser 10 bâb (bölüm) ve bir hatime (son) olarak tertip edil-
miştir. Birinci bölümde sırasıyla Hz. Adem, Hz. İbrahim, Hz. Yakub, Hz. 
Yusuf, Hz. Musa. Hz. İsa, Hz. Eyyub, Hz. Zekeriya ve Hz. Yahya pey-
gamberlerin hayatlarında çektikleri eziyetlerden söz edilmiştir. İkinci 
bölüm Hz. Peygamberin hayatını ve çilelerini konu alır. Son bölüm ise 
kitabın telif sebebini anlatan bölümdür. Bu bölümde Hz. Hüseyin’in 
Yezid’in askerleri tarafından Kerbelâ’da şehit edilişi hikâye edilmiştir. 
Eserin hatime (son) kısmında ise Ehl-i Beyt’in Kerbelâ’dan Şam’a ge-
lişleri anlatılmıştır.

Hadikatü’s-Süada 

Hadîkatü’s-Süedâ is one of Fuzûlî’s most famous works, narrating how 
İmam Hussein was martyred at the battle of Karbala, and it has kept be-
ing read in Turkish realms throughout centuries. Lyricism and enthusiasm 
perceived in famous poet Fuzûlî’s ghazals is also reflected in this mas-
terpiece. Hadîkatü’s-Süedâ begins with a short preamble. In this chapter, 
Fuzûlî explains how he composed Hadîkatü’s-Süedâ by following the ex-
ample and making use of some works that preceded himself. The piece is 
composed of 10 bâb (chapters) and a hatime (epilogue). The first chapter 
narrates the sufferings of the prophets Adam, Abraham, Jakob, Joseph, 
Moses, Jesus Job, Zechariah and John, respectively. The second chapter 
narrates the life and sufferings of Prophet Muhammad. The last chapter 
contains the narrative raison d’être of the book. In this chapter İmam 
Hussein’s martyrdom in Karbala at the hands of Yazid’s army is recounted. 
Hatime (epilogue) chapter of the book tells the story of Ahl al-Bayt’s (the 
household of Prophet Muhammad) journey from Karbala to Damascus.

Hadikatü’s-Suadâ adlı eserden bir minyatür detayı - Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arşivi

Detail of a miniature painting in the manuscript Hadikatü’s-Suadâ - Topkapı Palace Museum Archive and Library





İSLAM DÜNYASINDAKİ İLK MİNYATÜRLÜ YAZMALAR VE TÜRKLERİN KATKILARI

İslam sanatında bilinen ilk minyatürlü yazmaların XI. yüzyılın sonların-
dan geldiği bilinse de, Mısır’da Fayyum ve Fustat’ta bulunan Fâtımî 
Hanedanlığı dönemine ait olduğu tahmin edilen birtakım resim parça-
ları da mevcuttur. Bu belgeler bize, kitap ressamlığının X. ve XI. yüzyıl-
larda da var olduğunu kanıtlamaktadır. 

Kitap oluşturmanın sistemli bir yapıya kavuşturulmasının IX. yüzyılda 
Halife Memûn’un, antik kitapları Arapçaya çevirmesiyle başlamış ve 
Geç Antik döneme ait bu kaynaklar çevrilirken resimleri de onlarla bir-
likte kopya edilmiştir. Ancak tüm bu bilgilerle birlikte günümüze ulaşan 
antik eserlerin resimli kopyaları ancak XI. yüzyıl Selçuklu dönemine 
kadar uzanabilmektedir. Selçukluların, XI ve XII. yüzyıllarda İran’dan Ön 
Asya, Mezopotamya, Suriye ve Anadolu’ya yayılmalarıyla birlikte İslam 
minyatürü üzerinde Türklerin etkisi artmıştır. 

Dioskorides’in şifalı otlar hakkında yazdığı Materia Medica adlı ese-
rinin Arapça çevirisi Kitâb el-Haşâ’iş ile Claude Gallenos’un zehirlen-
meler konulu eserinin Arapçası olan Kitâb el-Tiryâk nüshaları dönemin 
en erken tarihli minyatürlerini içermektedir. Antik kitaplardan kopya 
edilerek yapılan bu ilk tasvirlerde Bizans resminin esintileri de his-
sedilmektedir. En erken örneği XI. yüzyılın sonunda yapıldığı sanılan 
Dioskorides yazmalarının minyatürleri, genellikle metnin arasına sı-
kıştırılmış, çerçevesiz, basit bitki ve hayvan betimlemelerinden mü-
teşekkildir. 

Kitâb el-Tiryâk adlı eserin bazı minyatürlerinde ise, Uygur fresklerin-
deki kompozisyon kurallarının yinelendiği görülür. Eserin başındaki 
takdim minyatürü niteliğindeki  tasvirlerde, Orta Asya Uygur resim 
geleneğinin etkisi açıkça görülmektedir. Eserin özellikle Viyana’daki 
nüshasının takdim minyatürü, gerek kompozisyon gerek figürlerin işle-
nişi bakımından eseri resimlendiren sanatçılar arasında Uygur gelene-
ğini sürdüren Türk asıllı ressamların da bulunduğunu ortaya koyacak 
özelliklere sahiptir.

Anadolu Selçuklu resim sanatının en önemli örnekleri ise, Konya’da 
XIII. yüzyıl başlarında Hoylu Abdülmümin bin Muhammed adlı nakkaş 
tarafından resimlendirilen Varka ve Gülşah adlı eserde yer almaktadır. 
Mesnevi tarzında yazılmış bir aşk öyküsü olan bu eser, Ayyukî tarafın-
dan Gazneli Mahmud için Farsça ve manzum olarak kaleme alınmıştır. 
Resimli ve tek nüshalı olan bu yazmada, metnin içerisine yatay frizler 
halinde yerleştirilmiş tasvirlerle öykünün tüm ayrıntıları verilmeye ça-
lışılmıştır. Kökleri Orta Asya Uygur resmine kadar uzanan bu resimler, 
Selçukluların keramik ve çinilerinde de rastlanan geleneksel resim üs-
lubunun en seçkin ve karakteristik örnekleridir. 

Anadolu Selçuklularından günümüze ulaşan son minyatürlü yazma ise, 
Nasreddin Sivasî’nin Tezkere’sidir. Eserin tasvirlerinin ikonografyasın-
da İç Asya etkileri görülürken, form diliyle Bizans sanatına yakınlık 
gösteren minyatürlere sahip olması eseri ilgi çekici kılar. 

Bu örneklerin dışında bazı kaynaklarda XIII. yüzyılda, Konya’da Hz. Mev-
lânâ ve müritlerinin de sanatla ilgilendikleri bilinmektedir. Örneğin Ah-
med Eflâki Dede Menâkıbû’l-Ârifîn adlı eserinde Aynuddevle adında bir 
ressamın Hz. Mevlânâ’nın yirmi kadar pozunu kâğıt üzerine çizdiğinden 
söz eder. Eflâki’ye göre Pervâne Muineddîn Kayseri’de görevliyken Hz. 
Mevlânâ’dan uzakta olmaya gönlü razı olmayan Gürcü Hatun Aynud-
devle’den Mevlânâ’nın bir tasvirini yapmasını ister. Selçuklu sultanı II. 
Keyhüsrev’in kızı olan Gürcü Hatun’un isteği üzerine Hz. Mevlânâ’nın 
yanına giden Aynuddevle, yüzünü kağıda işler. Ancak kağıda her ba-
kışında tasvirin ve tasvir edilen Hz. Mevlânâ’nın birbirinden değişik 
halde olduğunu görür. Aynuddevle hayretler içerisinde ağlayarak bu 
tasvirleri gerçekleştiremeyeceğini ilahi bir işaret olarak algılar. Bugün 
bu tasvirlerin nerede olduğu ise, bilinmemektedir. Aynuddevle bununla 
birlikte Hz. Mevlânâ’nın neyzenbaşısı Hamza Dede’nin de ayakta ney 
üfler vaziyette bir tasvirini nakşetmiştir. Bu minyatürün de aslı kayıp 
olmakla birlikte elimizde bazı kopyaları bulunmaktadır. 

Bu bilgiler ışığında, Diyarbakır yöresinde Artukluların ve Konya’da Sel-
çukluların himayesinde gelişen Anadolu minyatür sanatının ilk örnek-
lerinin XII. ve XIII. yüzyıllarda daha çok bilimsel eserlerde yer aldığını 
belirtmek mümkündür.

Dönemin bilim konulu kitaplarında gündelik yaşamı canlandıran tas-
virler de yer almaya başlamış, böylece Geç Antik ve Bizans etkilerini 
özümsemiş yeni bir resim üslubu doğmuştur. Bu üslup, dönemin edebi-
yat konulu eserlerindeyse olgunluğa ulaşmıştır. Beydabâ’nın Kelile ve 
Dimme ve Hariri’nin Makamât adlı eseri bu gelişimin en dikkat çekici 
örneklerine sahiptir. Bu eserlerde dönemin sosyal hayatını ve bölgenin 
Hristiyan, Habeşi, yerli Arap ve Selçuklu Türklerinden oluşan kozmopo-
lit nüfusunu belgeler nitelikte tasvirler bulunmaktadır. 

Selçuklu döneminde, hükümdarların yanı sıra Hz. Mevlânâ ve mürit-
lerinin desteğiyle Anadolu’da oluşturulan sanat ortamında minyatür 
sanatı da önemli bir yer tutmaktaydı. Diğer taraftan XII. yüzyılın ilk 
yarısından XIII. yüzyılın ilk çeyreğine kadar Artuklu emirlerinin de resim 
sanatına destek verdiği, bilhassa Diyarbakır’da yazma kitap faaliyetle-
rinin hız kazandığı bilinmektedir.

XII ve XIII. yüzyıllara ait ilk minyatür örneklerine gelince, bunlar Ana-
dolu’nun çeşitli merkezlerinde hazırlanan eserlerde yer almıştır. Sil-
van’da Artuklu Emiri Necmeddin Alpi’ye sunulan Dioskorides’in Materia 
Medica adlı botanik ve zoolojiyle ilgili eserinin Kitâb el-Haşâ’iş adıyla 
Süryaniceden Arapçaya çevrilmiş nüshası, minyatür içeren en erken 
tarihli eser olarak kabul edilmektedir.



THE FIRST ILLUMINATED MANUSCRIPTS IN ISLAMIC WORLD AND THE CONTRIBUTIONS OF TURKS

Although it is acknowledged that the first illuminated manuscripts in 
Islamic art history date back to the late XIth century, some fragmental 
paintings also exist and estimatedly date back to the Fatimid Caliphate 
of Faiyum and Fustat in Egypt. These documents prove the existence of 
manuscript painting in the Xth and XIth centuries.

Systematization of bookcraft  began in the IXth century with Caliph 
Al-Mamun translating books of Antiquity into Arabic and as those 
books from the Late Antiquity were translated, the illustrations within 
them were also copied. Yet, in the light of all this information, extant 
illuminated copies of  books of antiquity date only as far back as 
the XIth century’s Seljuq period. The Turkish influence on the Islamic 
miniature painting increased, following the Seljuqs’ expansion in the 
XIth and XIIth centuries from Iran to Asia Minor, Mesopotamia, Syria 
and Anatolia.

Translation of Materia Medica, a book on therapeutic properties of plants 
by Dioscorides, into Arabic, titled Kitab al-Hasha’ish, and the Arabic edi-
tion of Galen’s book on poisonings, titled Kitab al-Diryaq, contain the ear-
liest samples of miniature paintings. Those first depictions, copied from 
books of antiquity, manifest the influences of Byzantine paintings as well. 
Miniature paintings in Dioscorides’ manuscripts, earliest examples of 
which are believed to originate from the end of XIth century, are usually 
comprised of simple plant and animal depictions, lodged between parts 
of the text with no framing.

In some miniature paintings of  Kitab al-Diryaq, a replication of compo-
sition principles in Uyghur frescoes can be observed. At the beginning of 
the book, depictions that qualify as introductory miniatures clearly display 
the influence of Central Asian Uyghur painting heritage. Especially the 
introductory miniature in its Vienna copy has the necessary qualities to 
reveal that painters of Turkish origin who continued the Uyghur tradition, 
both in composition and in the rendering of figures, were among the 
artists who illustrated the manuscript.

Most notable examples of Anatolian Seljuq art of painting, on the other 
hand, are featured in the manuscript titled Varka ve Gülşah illustrated by 
a nakkash named Abdülmümin bin Mohammed of Hoy, at the beginning 
of XIIIth century in Konya. This was a love story, composed in the form of 
a masnavi (a poem based on independent, internally rhyming lines) by 
Ayyuki for Mahmud of Ghazni in Farsi. In this illustrated manuscript of 
sole copy, an attempt was made to depict all details of the story through 
illustrations set as friezes within the text. These pictures, their origins go-
ing back to Central Asian Uyghur paintings, are the prime and distinctive 
examples of traditional Seljuq painting, which can also be observed in 
Seljuq ceramics and tiles.

The last surviving illuminated manuscript of Anatolian Seljuq make is Tez-
kere by Nasreddin Sivasî. While the iconography of the depictions exhibit 

Inner Asian influences, the miniature paintings display a kinship with Byz-
antine art through their visual language of form, resulting in a compelling 
work of art. 

Besides these examples, some sources register that in the XIIIth century 
Konya, Mawlānā and his disciples were also interested in arts. Ahmed 
Eflâki Dede, for instance, in the book Menâkıbû’l-Ârifîn, mentions a paint-
er by the name of Aynuddevle, who sketches about twenty poses of 
Mawlānā on paper. According to Eflâki, while Pervâne Muineddîn was sta-
tioned in Kayseri, Gürcü Hatun could not bear to be away from Mawlānā 
and asked Aynuddevle to paint a taswir of Mawlānā. At the request of 
Gürcü Hatun, daughter of Seljuq sultan Kaykhusraw II, Aynuddevle ap-
proached Mawlānā and portrayed his countenance on paper. Yet he saw, 
every time he glanced at the paper, that the depictions and Mawlānā as 
he was being depicted were dissimilar. Aynuddevle, baffled and in tears, 
took that as a divine omen that he could not accomplish such taswirs. 
At present, whereabouts of those taswirs is unknown. However, Aynud-
devle had also painted a taswir of Hamza Dede, Mawlānā’s neyzenbaşı 
(archneyblower), while he blows his ney in an upright position. Although 
the original miniature painting is also lost, we do have some copies of it.

In light of this information, it is possible to declare that the first examples 
of the art of Anatolian miniature painting, which thrived under the pa-
tronage of the Artuqids in Diyarbakır and the Seljuqs in Konya, appeared 
during the XIIth and XIIIth centuries and mainly in scientific books.

Depictions of daily life began to emerge in the science themed books of 
the period, resulting in a new style of painting, that absorbed the influ-
ences of Late Antiquity and Byzantium. This style reached maturity with 
literary works of the period. Kelile ve Dimme by Beydabâ and Makamât by 
Hariri contain the most remarkable examples of this development. These 
books are decorated with miniature paintings that document the social 
life and cosmopolitan population of the region, comprised of Christians, 
Ethiopians, local Arabs and Seljuq Turks.

During the reign of Seljuqs, art of miniature painting dominated Anato-
lia’s artistic milieu, supported not only by the sultans, but by Mawlānā 
and his disciples as well. On the other hand, it is established that Artuqid 
dynasty supported the art of painting from the first half of XIIth century 
to the first quarter of the XIIIth century and the making of manuscripts, 
especially in Diyarbakır, accelerated.

Regarding the earliest examples of miniature paintings from XIIth and 
XIIIth centuries, those were featured in books crafted in various hubs of 
Anatolia. A copy of Materia Medica, a book on botany and zoology by Di-
oscorides, translated from Syriac into Arabic and titled Kitab al-Hasha’ish, 
presented to Artuqid ruler Najm al-Din Alpi bin Timurtash in Silvan, is 
recognized as the earliest example of a manuscript featuring miniature 
paintings.



OSMANLI NAKKAŞHANESİ VE NAKKAŞLAR

Osmanlı’da kitap sanatının icra edildiği atölyelere nakkaşhane adı verilmekteydi. Bu atölyeler, XIV. 
yüzyıldan itibaren İran ve Hindistan’da kurulan Müslüman devletlerde sanat koruyuculuğunu da üst-
lenmiş hükümdarların desteğiyle faaliyet gösteren ve aynı zamanda sanatçıların eğitildiği kutub-hâ-
ne (kitab-hâne) denilen atölyelerin işlevini üstleniyordu. 

Osmanlı’da nakkaşlar sarayı için çalışan sanatçılar ve zanaatkârlar teşkilatı olan ehl-i hiref 
içinde şüphesiz en önemli bölüğü oluşturuyorlardı. Zira bu teşkilat içerisinde yazma eserle-
rin süslenmesi, resimlenmesi metinleri sınırlayan cetvellerin çekilmesi, boyaların hazırlanması 
gibi kitap sanatlarıyla ilgili işlerle birlikte; kalem işi ya da çini desenleri gibi mimari süslemele-
rin tasarlanmasından ahşap ve mukavvadan yapılan küçük sandıkların bezenmesi; çadır, otağ, 
halı ve kumaş gibi dokumalarda kullanılan desenlerin hazırlanmasına kadar bütün işlerden 
nakkaşlar sorumluydu. 

Osmanlı sarayında nakkaşlar da, diğer ehl-i hiref bölükleri gibi Enderun ağalarından hazine-
darbaşının emrindeydiler ve ehl-i hirefe mensup herkes gibi onlar da görev ve maaşlarını ha-
zinedarbaşı aracılığıyla alırlardı. Günümüze ulaşan arşiv kayıtlarından anlaşıldığı kadarıyla bu 
örgüte mensup nakkaşlara, yeteneklerine ve kıdemlerine göre üç ayda bir maaş ödenmekteydi. 
Ek iş verildiğindeyse kendilerine ayrıca ücret ödenirdi. 

XVI. yüzyıla gelindiğindeyse, ehl-i hiref içindeki nakkaşlar örgütünün yapısında bazı değişiklik-
lere gidilmiştir. Saray bütçesine ait defterlerden anlaşıldığı üzere, özellikle Kanuni öneminde 
nakkaşlar bölüğünün başı olan sernakkaş veya serbölük ismiyle anılan nakkaşbaşının hiyerar-
şik olarak üzerinde, aylıklı ve özel statüye sahip başka bir nakkaşbaşı daha görev yapmaktaydı. 
Yüzyılın son çeyreğindeyse nakkaş sayısının artmasıyla nakkaşlar bölüğünde yeni idari görev-
ler oluşmuştur. Buna karşın aylıklı ve özel statü sahibi nakkaşbaşılık görevi de kaldırılmıştır. 
XVI. yüzyıl sonlarında oluşan bu yeni örgütlenme, XVII. yüzyılın başlarında varlığını devam etti-
rebilmişse de sanatçı sayısının azalmasıyla birlikte zayıflamaya başlamıştır. 

Yazma eserlerin hazırlandığı atölyelerin nerede olduğuyla ilgili kesin bilgi bulunmamakla birlik-
te kaynaklarda zikredildiğine göre bazı çok yetenekli nakkaşlara özel atölyeler tahsis edilmiştir.

Sarayın ehl-i hiref teşkilatının nakkaşlar bölüğünün dışında kalan nakkaşların çalıştıkları baş-
ka bir atölyenin de erken dönemlerden itibaren sarayın dışında bulunduğu bilinmektedir. Bu 
atölyenin Ayasofya’nın karşısında yer alan ve eski bir Bizans kilisesi olan Arslanhane’nin üst 
katlarında bulunduğu kaynaklarda belirtilmektedir. 

Evliya Çelebi, Seyahatnâmesi’nde de Arslanhane’nin üst katlarındaki hücreler ve yüz dükkânda 
çalışanlar ile evlerinde çalışan bin nakkaştan söz etmektedir. Aynı yüzyılda Eremya Çelebi’nin 
yazdığı İstanbul Tarihi’nde de Evliya Çelebi’nin söz ettiği atölyeden söz edilmektedir. 

Arslanhane’nin üst katlarındaki resmi işleri yapan nakkaş atölyesinin dışında saray için ça-
lışan nakkaşların sanatlarını icra ettiği bir Hassa Nakkaşhanesi’nin de olduğu bilinmektedir.  
XVI. ve XVII. yüzyılllara ait bazı belgelerin yanı sıra gerek III. Ahmed’in şehzadelerinin sünnet 
düğününü konu alan Şair Vehbi’nin minyatürlü Sürnâme-i Vehbi’sinde gerekse Mehmed Ha-
zin’in Sürnâme’sinde düğün eğlenceleri bittikten sonra padişahın Arslanhane’nin yakınındaki 
Nakkaşhane kasrından alay nahıllarını seyredişinden söz edilerek Atmeydanı’nda bulunan bir 
Hassa Nakkaşhanesi yapısının varlığına işaret edilir. Sürnâme-i Vehbi’de bu olayı canlandıran 
bir minyatür de mevcuttur. 



OTTOMAN SCHOOL OF MINIATURE PAINTING AND MINIATURISTS

The studios where the bookcraft was practised in Ottoman era were called nakkashanes. Those studios 
had been operating in Islamic states that had started to emerge in the XIVth century Iran and India, 
under the patronage of rulers who had assumed the role of a benefactor of arts. Nakkashanes had taken 
over the function of studios called kutub-hâne (kitab-hâne), where artists used to be trained.

In the Ottoman era, nakkashes were undoubtably the most important division of ehl-i hiref, organization 
of artists and craftsmen working for the royal court. This was due to the fact that nakkashes had a broad 
range of duties, from designing architectural decorations, such as engravings or tile patterns; to deco-
rating small wooden or cardboard chests, to designing patterns for woven fabrics to be used as tents, 
pavilions, carpets and cloths; in addition to their duties in bookcraft, such as illuminating and illustrating 
manuscripts, ruling of the pages to layout the borders of the text and preparation of the pigments.

In the Ottoman court, nakkashes would operate under the command of khazinehdar-bashi (a treasur-
er-in-chief and an agha of Enderun, Ottoman Palace School), as would other ehl-i hiref divisions and, 
just like any other member of ehl-i hiref, they, too, would receive their wages through khazinehdar-bashi. 
According to the surviving records, nakkashes who were registered to this organization would receive 
quarterly wages, proportional to their talent and experience. They would also be paid additionally when 
they had additional assignments.

By the XVIth century, some changes were brought to the structure of the nakkashes’ organization within 
ehl-i hiref. As can be seen on the royal ledgers of the period, another nakkashbashi with a monthly 
wage and a special status, hierarchically above nakkashbashi, the chief nakkash who was referred to as 
sernakkash or serboluek, would be employed, especially during the reign of Suleiman the Magnificent. 
During the last quarter of the century, due to the increase in the number of nakkashes, new administra-
tive duties emerged within nakkashes’ division. Nevertheless the position of nakkashbasi with a monthly 
wage and special status was also abolished. This new organization structure, emerging around the end 
of XVIth century, although it survived the beginning of the XVIIth century, began to decline as the number 
of artists started to decrease.

Despite a lack of information on the whereabouts of manuscript workshops, sources mention that some 
extraordinarily talented nakkashes were granted private studios.

It is also an established fact that another workshop outside the palace grounds was allocated to nak-
kashes outside the nakkashes division of the court’s ehl-i hiref organization. According to the sources, 
this workshop used to be located on the upper floors of Arslanhane, a former Byzantine Eastern Ortho-
dox church located right across from Hagia Sophia.

Evliya Çelebi also mentions, those who work in the cells and a hundred workrooms on the upper floors 
of Arslanhane and a thousand nakkashes working from their homes, in his Seyahatnâme (Travelogue). 
History of Istanbul by Eremia Chelebi, written in the very same century, also refers to the workshop 
mentioned by Evliya Çelebi.

Aside from the official nakkash workshop on the upper floors of Arslanhane, a Hassa (royal) Nakkash-
hane is also known to have been allocated to nakkashes working for the court to perform their crafts. In 
addition to some documents from the XVIth and XVIIth centuries, in both Sürnâme-i Vehbi, an illuminated 
manuscript depicting the festivities celebrating the circumcision of princes, Ahmed III’s sons, by Şair Ve-
hbi and in Sürnâme by Mehmed Hazin, the existence of a Hassa Nakkashane (a royal nakkashane) in Hip-
podrome is suggested, by mentioning how the king watches the ceremonial nahıls from the Nakkashane 
pavilion near Arslanhane after the festivities. A miniature painting depicting this episode can also be 
found in Sürnâme-i Vehbi.



PERSPEKTİF İHTİYAÇ MI? 

Bir belge niteliği taşıdığı için, minyatürü in-
celeyerek dönem hakkında bilgi edinmemiz 
mümkündür. Minyatür resim sanatı gibi cis-
mani değil, duygusaldır. Bunun için minyatür-
lerde gölge yapılmaz. Minyatür gözden beyne, 
beyinden duyguya akar. İlahi kudretin yönet-
tiği bir elle meydana gelir. Minyatürün bir di-
ğer özelliği de perspektife sahip olmamasıdır. 
Sanatkârı bunu bilmediği için değil, ihtiyaç 
duymadığı için uygulamaz. Figürler birbirini 
kapatmaz. Geride kalan figürler sıralama tek-
niği uygulanarak üst tarafa doğru yerleştirilir. 
Renk ve boy nisbeti gösterilmez. Minyatüre 
uzaktan değil yakından bakıldığı için nakkaş 
bütün detayları göstermek zorundadır. Tas-
virlerin bu şekilde hayal edilerek kağıda akta-
rılmasının en önemli sebebi cisimler aleminde 
hiç bir cismin detayının diğerinden daha az 
önemli olamayacağı kanaatidir. 

IS PERSPECTIVE A NECESSITY?

Since they qualify as documents, it is possible 
to glean information about a period by study-
ing miniature paintings. Miniature painting is 
not profane, as the art of painting, but emo-
tional. Because of that, miniature paintings do 
not employ shading. Miniature paintings surge 
from the eye to the mind and from the mind 
to the heart. It is brought into existence by a 
hand, ruled by the divine power. Another aspect 
of miniature painting is its lack of perspective. 
The artist does not employ perspective, not be-
cause he is unaware of the concept, but because 
he has no need of it. There is no occlusion, no 
partial description of figures. More distant fig-
ures are designated by positioning higher up in 
the arrangement. No proportion of size or color 
is shown. Since one looks at a miniature from 
close range and not from afar, a nakkash must 
depict all the details. The most important reason 
for the way taswirs were imagined and painted, 
was the notion that in a realm of objects, details 
of no object can be less important than the de-
tails of another.



OSMANLI SANATINDA MİNYATÜR

Osmanlı minyatür sanatı bir tasvir kültürü olarak köklerini İslam ve 
İslam öncesi dönemdeki kadim Doğu kültüründen almıştır. Bu etkile-
şimin en önemli figürleri İlhanlılar, batı İran bölgesi, Irak ve Kafkasya 
bölgesidir. Bununla birlikte Orta Asya’da bulunan Timur ve Memlüklü-
ler vasıtasıyla da tasvir kültürünün önemli birikimi Osmanlı coğraf-
yasındaki yerini alır. Osmanlı minyatür sanatı bu izleri barındırmakla 
birlikte kendisine özgü bir şekil ve form oluşturmuştur. Oluşturduğu bu 
formun Avrupa, Balkan ve Akdeniz topluluklarını da etkilediğini özel-
likle belirtmek gerekir. 

Osmanlı tarihinde minyatür sanatının en önem kazandığı tarih 1400’lü 
yıllardır. Fatih Sultan Mehmed’in minyatür sanatına olan ilgisinin ve 
sahip olduğu tarihi birikimin sanatın gelişmesinde önemli bir rol oyna-
dığını söylemek gerekir. Edirne ve İstanbul’da iki saray nakkaşhanesi 
yaptırmış olan Fatih Sultan Mehmed, vizyonu için önem verdiği pek 
çok sanat gibi  minyatüre de büyük önem vermiştir. Kendisinden son-
ra Sultan Süleyman dönemine kadar Osmanlı sarayında minyatürün 
yeri hem fonksiyonu hem de estetiği açısından büyük bir gelişim ve 
dönüşüm yaşar. Bu dönüşümün en büyük sebeplerinden birisi de Os-
manlı medeniyetinin artık tarih bilimiyle ilgilenmeye başlamasıdır. Bu 
dönemde Tebriz ekolüyle Osmanlı minyatür tarihinin yoğun ilişkilerinin 
olduğu görülür. Zira 1514 Çaldıran Muharebesi ile birlikte I. Selim Teb-
riz’i ele geçirmiş ve dünya minyatür tarihinin başkenti olan Tebriz’de 
bulunan sanatçıları İstanbul’a getirmiştir. Genel olarak Osmanlı min-
yatüründe bir Pers etkisinin bulunduğunu söylemekle birlikte II. Selim 
döneminde yaşanan Batı göçleriyle birlikte Osmanlı minyatür sanatı-
nın bu ilişkisi zirveye çıkmıştır. 

Osmanlı minyatür tarihinin dönüm noktalarından bir diğeri ise Türkle-
rin ilk defa bir deniz kuvveti sahibi olarak uzak kıtalardaki fetih faali-
yetleridir. Matbaanın ve herhangi bir ikonografik öğenin bulunmadığı 
Osmanlı medeniyetinde denizcilik faaliyetlerinde minyatür sanatının 
büyük bir fonksiyon olduğu bilinmektedir. Estetik bir kaygıdan ziya-
de stratejik ve pratik bir amaca hizmet eden Osmanlı minyatürleri 
donanma kuvvetlerinin haritacılık faaliyetlerine ciddi bir disiplin ge-
tirmiştir. Bu fonksiyonun daha sonra ciddi vaziyette bir kitap kültü-
rü oluşturduğunu söylemek gerekir. Bu özellikleriyle ünlü haritacı Piri 
Reis, Osmanlı minyatür tarihi için son derece önemli bir karakter ola-
rak yer almaktadır. Kaleme aldığı Kitâb-ı Bahriyye hem Osmanlı hari-
tacılık tarihi hem de tasvir sanatı açısından son derece önemli verileri 
bünyesinde barındırmaktadır. 

Osmanlı siyasi tarihinde tasvir sanatının stratejik olarak ikinci önemli 
dönemi yine I. Süleyman’a rastlar. Bu dönemde yaşayan Matrakçı Na-
suh gibi haritacılık bilimini minyatür sanatıyla tam olarak buluşturan 
bir tasvir algısı görülmektedir. Sultan I. Süleyman gerçekleştireceği 
seferlerle alakalı derbend ve menzil bilgilerine başvurmak amacıyla 
“Beyân-ı Menâzî-i Sefer-i Irakeyn” adlı eseri Matrakçı Nasuh’a tasvir 
ettirmiştir. Matrakçı Nasuh bu çalışmalarında Batı ve Akdeniz’de bulu-
nan harita kültürünü minyatür sanatıyla birlikte harmanlamıştır. 

MINIATURE PAINTING IN OTTOMAN ART

Ottoman art of miniature painting, as a culture, has its roots in the an-
cient Eastern cultures of Islamic and pre-Islamic eras. The most impor-
tant figure in this interaction were Ilkhans of west Iran region, Iraq and 
Circassian region. Yet the great repository of taswir culture was located 
in the Ottoman region, through the agency of Tamerlane and Mamluks 
in Central Asia. Despite bearing the marks of these civilizations, Otto-
man art of miniature painting had conceived its own pattern and form. It 
should also be noted, that this form had influenced European, Balkan and 
Mediterranean societies.

In the course of Ottoman history, art of miniature painting has reached 
its zenith in the 1400s. It should be noted that Mehmed the Conqueror’s 
interest in the art of miniature painting and his erudition in history played 
a significant role in the development of this art. Mehmed the Conquer-
or, who had two royal nakkashanes in Edirne and İstanbul erected, val-
ued miniature painting just as he valued many other branches of arts, 
as part of his vision. After his passing, until the reign of Suleiman the 
Magnificent, both the status and the function of miniature painting in 
the Ottoman court underwent a major development and transformation. 
One of the main reasons of that transformation was the Ottoman cul-
ture’s newfound interest in history. In this period an intensive interaction 
between the Tabriz school and Ottoman miniature painting history can 
be observed. Because, following the Battle of Chaldiran in 1514, Selim I 
conquered Tabriz, the capitol of world’s miniature painting in history, and 
brought their artists to Istanbul. It can be said, that a Persian influence is 
generally felt in Ottoman miniature paintings, but this association peaked 
with migrations to the West during Selim II’s reign.

Another milestone in the annals of Ottoman miniature painting was the 
emergence of the first Turkish armada and the subsequent efforts of 
conquest in far continents. It is a known fact, that lacking the printing 
press and any iconographic elements, Ottoman culture had placed a 
great importance on the art of miniature painting, for naval purposes. 
Ottoman miniatures served strategical and practical, rather than aes-
thetic, concerns and brought considerable discipline to the cartographic 
activities within its navy. It should be noted that, later on, this function led 
to the emergence of a substantial biblioculture. In this capacity, famous 
cartographer Piri Reis holds a significant place in the history of Ottoman 
miniature painting. His book Kitâb-ı Bahriyye (Book of Navigation) con-
tains crucial data for both cartographic history and for the art of taswir.

Strategically, the second most important period of the art of taswir in 
Ottoman political history occurred also during the reign of Suleiman I. Art-
ists of this period, such as Nasuh Al-Matrakî, brought a sense of depiction 
that perfectly combined cartography with the art of miniature painting. 
Sultan Suleiman I ordered Nasuh Al-Matrakî the book “Beyân-ı Menâzî-i 
Sefer-i Irakeyn” to use as a reference book for passages and distances on 
the campaigns he planned. Nasuh Al-Matrakî synthesized the cartograph-
ic culture of the West and the Mediterranean with the art of miniature 
painting for this work of his.



1500’lü yıllardan sonra Osmanlı medeniyetinde her sanat dalında ol-
duğu gibi minyatürde de refah seviyesinin artışına bağlı olarak bir 
genişleme görülmektedir. Minyatür sanatının bu dönemde birlikli 
formlara kavuştuğunu söylemek bu formların oluşmasında bir kültürlü 
aydın çevresinin etkisinin bulunduğunu da söylemek gerekir. Öyle ki 
minyatür sanatı padişah merkezli olmaktan çıkarak Osmanlı aydını-
nın himaye ettiği bir sanat dalı haline gelmiştir. Bu dönem minyatür 
koleksiyonerliğinin de başlangıcı olarak kabul edilebilir. Dönemin en 
önemli gelişmesi Şehnâme kültürünün Osmanlı sarayında yer bulma-
sıdır. Temel olarak ünlü şair Firdevsî’nin Pers krallarının hayatları üze-
rine yazdığı bu eser, önce orijinal metniyle Osmanlı sarayına girmiş, 
daha sonra mitolojik tasvir içeren bu kitap kültürü Osmanlı tarihin-
deki sultan hikayelerine dönüşmüştür. Bir Osmanlı Şehnâmesi formu 
kazanmış bu kültürün icrası amacıyla imparatorluk nakkaşhanesinde 
Şehnâmeci minyatür sanatçıları, hattatlar ve kitap sanatı ustaları bir 
arada çalıştırılmıştır. Artık klasikleşmiş Osmanlı minyatür sanatının 
kendine özgü kitap ve konu formları yaratması da bu dönemden son-
ra oluşmuştur. Şahnâme-i Selim Han, Zafer-nâme, Sûrnâme-i Humâyûn 
gibi son derece önemli tasvir içerikli kitaplar bu dönemde kaleme 
aldırılmıştır. 

Minyatür sanatının duraklama dönemi Osmanlı siyasi tarihiyle eş-
zamanlı olarak devam etmektedir. Fetihlerin gerilemesi ve sarayın 
batılılaşma hareketleri, Doğunun mistik kültürünün en önemli enstrü-
manlarından birisi olan minyatür sanatını günden güne zayıflatmıştır. 
Osmanlı sarayına Barok üslubun ve resim sanatının girmesiyle birlikte 
minyatür sanatı eski önemini yitirmiş ve neredeyse yok olmuştur. 

After the 1500s the Ottoman culture experienced an expansion in min-
iature painting, just as in all branches of art, due to the increase in pros-
perity. It should be noted that the art of miniature painting achieved 
united forms and that the emergence of those forms were influenced 
by a circle of erudite intellectuals. So much so, that the art of minia-
ture painting ceased to be sultancentric and became a branch of art 
sponsored by Ottoman intellectuals. This period can also be reckoned as 
the beginning of miniature painting’s becoming a collector’s item. Most 
important development of the period is the Shahname culture’s finding 
its way into the Ottoman court. This book by famous poet Ferdowsi, 
originally about the lives of Persian kings, reached the Ottoman court 
unedited at first, but later on this type of book, which contained mytho-
logical depictions, transformed into the stories of Ottoman sultans. For 
the purpose of practising this new cultural craft, which morphed into 
Ottoman Shahname, miniature painters, calligraphers and masters of 
bookcraft were employed together to work specifically on Shahnames at 
the imperial nakkashane. Ottoman art of miniature painting, now an es-
tablished branch of art, started creating its own book and theme forms 
after that period.

Stagnation period of the art of miniature painting overlaps almost com-
pletely with Ottoman political history. Declining number of conquests 
and modernization movements gradually weakened the art of miniature 
painting, one of the most important instruments of mystical culture of 
the East. Following the arrival of Baroque style and paintings in the Otto-
man court, the art of miniature painting lost its former glory and disap-
peared almost completely.

Mustafa El-Darir’e ait Siyer-i Nebî 
adlı eserden bir minyatür. Eserde 

Hazret-i Ali’nin infaz ettiği bir suçlu 
tasvir edilmiştir. Sultan III. Murad 
tarafından yaptırılmıştır (İstanbul 

1594) - PARKMUSEERNE Müze 
Bölgesi - David Koleksiyonu - İslam 

Sanatı Bölümü Minyatür Koleksiyonu 
(Kopenhag - Danimarka)

A miniature painting in Siyer-i Nebî, 
by Mustafa El-Darir. The painting 
depicts a criminal being executed 

by Hazret-i Ali. This article was 
commissioned bu Sultan Murad III 

(İstanbul 1594) - PARKMUSEERNE 
Museum District - The David Collection 

- Islamic Collection, Miniature Gallery 
(Copenhagen - Denmark)

Mustafa El-Darir’e ait Siyer-i Nebî 
adlı eserden bir minyatür. Minyatürde 
Uhud Savaşı’nda Hz. Muhammed ve 
Müslüman ordusu tasvir edilmiştir 
(İstanbul 1594) - PARKMUSEERNE 
Müze Bölgesi - David Koleksiyonu 
- İslam Sanatı Bölümü Minyatür 
Koleksiyonu (Kopenhag - Danimarka)

A miniature painting in Siyer-i Nebî, by 
Mustafa El-Darir. The painting depicts 
Hz. Muhammed and the Muslim 
army in the Battle of Uhud. (İstanbul 
1594) - PARKMUSEERNE Museum 
District - The David Collection - 
Islamic Collection, Miniature Gallery 
(Copenhagen - Denmark)



"Silsilenâme" adlı eserden bir minyatür portre denemesi. Sultan III. Mustafa 
resmedilmiştir - PARKMUSEERNE Müze Bölgesi - David Koleksiyonu - İslam 
Sanatı Bölümü Minyatür Koleksiyonu (Kopenhag - Danimarka)

A portrait in miniature painting style in "Silsilenâme". It is a depiction of Sultan 
Mustafa III. - PARKMUSEERNE Museum District - The David Collection - Islamic 
Collection, Miniature Gallery (Copenhagen - Denmark)

“Silsilenâme” adlı eserden bir minyatür portre denemesi. Sultan II. Murad resmedilmiştir 
PARKMUSEERNE Müze Bölgesi - David Koleksiyonu - İslam Sanatı Bölümü Minyatür 
Koleksiyonu (Kopenhag - Danimarka)

A portrait in miniature painting style in “Silsilenâme”. It is a depiction of Sultan Murad II. 
PARKMUSEERNE Museum District - The David Collection - Islamic Collection, Miniature 
Gallery (Copenhagen - Denmark)



Sevâkıb-ı Menâkıb adlı eserde  Hz. Mevlânâ’nın babası Baha 
Veled’in Konya mezarlığındaki vaazını gösteren bir minyatür.  
Morgan Kütüphanesi ve Müzesi Koleksiyonu

A miniature painting in Sevâkıb-ı Menâkıb, depicting Baha Veled, 
Hz. Mevlana’s father, delivering his sermon in Konya cemetery.  
The Morgan Library and Museum Collection

➤

Sevâkıb-ı Menâkıb adlı eserde Hz. Mevlânâ’nın müritleri ile son 
görüşmesini tasvir eden minyatür.  

Morgan Kütüphanesi ve Müzesi Koleksiyonu

A miniature painting in Sevâkıb-ı Menâkıb, depicting the last 
moments of Hz. Mevlânâ with his disciples.  
The Morgan Library and Museum Collection



Sevâkıb-ı Menâkıb adlı eserde  pazaryerinde köpeklerin Hz. 
Mevlânâ’yı dinlemelerini tasvir eden bir minyatür.  

 Morgan Kütüphanesi ve Müzesi Koleksiyonu

A miniature painting in Sevâkıb-ı Menâkıb, depicting dogs at the 
marketplace listening to Hz. Mevlânâ’s sermon  

 The Morgan Library and Museum Collection

➤

Sevâkıb-ı Menâkıb adlı eserde Hz. Hızır (a.s.)’ın,  
Hz. Mevlânâ’nın toplantısına katılmasını gösteren minyatür. 

Morgan Kütüphanesi ve Müzesi Koleksiyonu

A miniature painting in Sevâkıb-ı Menâkıb, depicting  
Hz. Hızır (a.s.) attending a sermon delivered by Hz. Mevlânâ  

The Morgan Library and Museum Collection



PERSPEKTİFİN GALİBİYETİ “MİNYATÜR VE RESİM 
SANATI İLİŞKİSİ”

Mistik bir temelden beslenmiş soyut ve somut ilişkisini dünya sanat-
ları içerisinde son derece başarılı bir sentezle ortaya koymuş minya-
tür sanatının sahip olduğu irfani boyutun yok olması modern kültürün 
gelişmesiyle doğru orantılıdır. Öyle ki, gerçekçilik gibi son derece 
yaratıcı güce kafa tutan bir üslupla sanat icra etmeye çalışmış Batı 
kültürünün sanat tekniğine dair savunduğu en önemli tezlerinden bi-
risi perspektiftir. 

Uzaklık ve yakınlık mesafesinin resim sanatında çıplak gözle görülebi-
lecek kalitede yansıtılabilmesi amacı masum gibi gözükse de minya-
tür sanatının ortaya koymak istediği uzak-yakın kavramının soyutluğu 
bu düşünceden son derece zor ama etkili bir biçimde anlam kayma-
sı yaşamıştır. Özellikle XIX. yüzyılda Batı kültüründen etkilenmeye 
başlamış minyatür sanatı perspektif, zaman ve açı gibi kavramları 
bünyesinde yaşamaya başlamıştır. Eleştirel bir yaklaşım olmasa da 
minyatür sanatının soyut, detay, hayal gibi pek çok zeminde yansıttı-
ğı sanat yorumu yukarıda zikredilen gerçekçilik akımının özellikleriyle 
yok olma tehlikesine girmiştir. Fakat tüm bu iletişim dejenerasyonu 
ile birlikte minyatür sanatında Batı kültüründeki perspektif unsurları-
nın başarılı örneklerinin de göründüğü bir gerçektir. Son yüzyılda bu 
örneklerden pek çok bulunmakla birlikte Osmanlı veziriazamı Ahmed 
Vefik Paşa’nın tasvir ettiği “Galata Mevlevihânesi’nde Semâ” minyatürü 
bu konudaki başarılı örneklerden birisidir. Tam olarak bir perspektif 
algısını yansıtmasa da yakın ve uzak nesneler arasındaki detay fark-
lılığından başlayarak minyatürlerde alışık olmadığımız, figürlerdeki 
resim üslubuyla taranmış yüz özellikleri minyatür ve resim sanatının 
diyaloğuna dair Türk sanat tarihinin önemli bir eseri olarak kabul edil-
mektedir. 

VICTORY OF PERSPECTIVE “THE RELATIONSHIP BETWEEN 
MINIATURE PAINTING AND PAINTING”

Disappearance of the sagacious aspect of the art of miniature painting, 
which induced within the art world an utterly successful synthesis of ab-
stract and material, nourished by mystical sources, directly correlates with 
the emergence of modern culture. So much so, that one of the main theses 
on art method advocated by the Western culture, which attempted to prac-
tise art with a style as contradictory to creativity as realism, is perspective.

Although the purpose of reflecting the distance of near and far objects, 
as can be discerned with the naked eye, in the art of painting seems 
innocent enough, abstractionism that was meant to be presented by the 
art of miniature painting was damaged heavily because of the substan-
tial semantic shift brought on by that way of thinking. Especially during 
the XIXth century, art of miniature painting began to be influenced by 
the Western culture, and concepts such as perspective, chronology and 
angle started sprouting inside it. While it’s not a critical approach, the 
interpretation of art reflected by miniature painting on so many surfac-
es, abstractism, detail and imagination to name a few, encountered the 
risk of extinction due to some aspects of above mentioned realism. Yet, 
along with all that communicative degeneration, it is also an established 
fact that examples of successfully employed perspective elements of the 
Western culture can be found in miniature painting. Despite the scant 
number of such examples in the last century, the miniature painting ti-
tled “Whirling Dervishes in Galata Mevlevi Lounge” by Ottoman grand vizier 
Ahmed Vefik Paşa is one such successful example. While it does not re-
flect the perception of perspective fully, the difference in level of detail 
between the closer and further objects, and its unusual style for a minia-
ture painting, featuring countenances sketched in the style of paintings, 
render it a crucial work of art for the Turkish art history, which can shed 
light on the dialogue between miniature painting and painting.



“GALATA MEVLEVİHANESİ’NDE 
SEMÂ” 

Osmanlı’nın son kaptan-ı deryâsı 
Ahmed Vesim Paşa tarafından 
tasvir edilmiş bu minyatür, 
figür detayı özelliği taşıyan, 
Türk sanat tarihinin en önemli 
minyatürlerinden biridir. Eserde 
dönemin şeyh efendilerinin 
portreleri ayrıntılı olarak işlenmiştir. 
Ressam, tablonun içinde kendi 
portresini de resmetmiştir.

“WHIRLING DERVISHES IN GALATA 
MEVLEVI LOUNGE”
Painted by the last kaptan-ı deryâ 
(admiral) of Ottoman Empire, Ahmed 
Vesim Paşa, it features detailed 
figures and is one of the most 
significant miniature paintings in 
Turkish art history. The painting 
delineates the portraits of sheikh 
efendis of the period. The painting 
also features a self-portrait of the 
artist.



MATRAKÇI NASUH

Asıl adı Nasuh bin Karagöz bin Abdullah el Bosnavî olan sanatçı, Os-
manlı minyatüründe topografik ressamlık adı verilen yeni bir tasvir 
türünün yaratıcısı kabul edilmektedir. 1517’de Yavuz Sultan Selim için 
matematikle ilgili Cemâl e’l-Küttâb ve Kemâl e’l- Hüssab adlı bir eser 
hazırlamış olan Nasuh, bu eserin ketebesine adını “Nasuh bin Abdul-
lah” ve “Nasuh bin Karagöz el-Bosnavî” şeklinde düşmüş ve sanatçının 
Bosnalı olduğu buradan anlaşılmıştır. 

Silah ve matrak oyunu konusundaki başarısı Âşık Çelebi, Celalzâde 
Mustafa ve Gelibolulu Mustafa Âli gibi Osmanlı döneminin önemli ta-
rih yazarlarının eserlerine de konu olan Nasuh, II. Bayezid döneminde 
Enderun’a girmiş olup nakkaşlığının yanı sıra iyi bir tarihçi, matema-
tikçi, hattat ve silahşördür. 

Hatta silah ve mızrak oyunundaki ustalığından ötürü Kanuni Sultan 
Süleyman tarafından kendisine 1529 tarihli bir beratla “Üstat” ve 
“Reis” ünvanları verilmiştir. Ayrıca Nasuh’un 1529 yılında yazdığı ve 
tek nüshası 1532 tarihli olan Tuhfet e’l-Gaza adlı silahşörlükle ilgili 
bir de eseri vardır. Sanatçı eserinin girişine de ismini “Nasuh el-Silahî 
el-şehir bi Matraki” olarak kaydetmiştir.

Sanatçı, Kanuni Sultan Süleyman’ın şehzadelerinin 1529’da Atmey-
danı’nda başlayan sünnet düğünü şenlikleri içinse tüm bileşenleriyle 
iki yürür hisar yapmış, nakışlarla süslemiş ve bunların içine Osmanlı 
askerleri yerleştirmiştir. Bu askerler önce top ve tüfek, sonra kılıç ve 
gönderlerle daha sonra da matraklarla savaşarak hünerlerini sergile-
mişlerdir. 

Yavuz Sultan Selim ve Kanuni Sultan Süleyman dönemlerinde tarih ya-
zımcılığıyla görevlendirilen ve yazdığı tarihleri bizzat resimleyen Mat-
rakçı Nasuh’un önemi menzilleri, fethedilen kentleri, kale ve limanları 
resmederken farklı bir form dili kullanmasından kaynaklanmaktadır. 
Sanatçı bazı tasvirlerini Avrupa portolanlarındaki kent betimlemele-
rinden esinlenerek, bazılarınıysa farklı bakış açılarından elde edilmiş 
görüntüleri yan yana getirerek figürsüz, şematik kent betimlemeleri 
şeklinde yapmıştır ve bu çok yönlü sanatçı 28 Nisan 1564’te vefat 
etmiştir.  

MATRAKÇI NASUH

The artist, born Nasuh bin Karagöz bin Abdullah el-Bosnavî, is considered 
the inventor of a new type of taswir, called topographical painting, in 
Ottoman miniature painting. Nasuh, after penning works about math-
ematics, titled Cemâl e’l-Küttâb and Kemâl e’l- Hüssab, in 1517 to be 
presented to Selim the Steadfast, had inscribed his name as “Nasuh bin 
Abdullah” and “Nasuh bin Karagöz el-Bosnavî” on the ketebes (colophons) 
of the said works, which revealed the artist’s Bosnian origins.

Nasuh’s genius in the game matrak (a game of his own invention) and his 
talent with weapons became subjects of books by significant historiog-
raphers of the Ottoman period, such as Âşık Çelebi, Celalzâde Mustafa 
and Gelibolulu Mustafa Âli. He was enrolled in Enderun School during the 
reign of Bayezid II and, in addition to being a nakkash, he was also a good 
historiographer, mathematician, calligrapher and swordmaster.

He was granted the titles “Ustad” (master) and “Reis” (chief) in 1529, by 
Suleiman the Magnificent for his mastery in a contest of weapons and 
lances. Nasuh also penned a book on swordmastery in 1529, titled Tuhfet 
e’l-Gaza, the only remaining copy of which is dated 1532. The artist had 
even inscribed his name as “Nasuh el-Silahî el-şehir bi Matraki” in the 
opening chapter of this work. . 

The artist built two fully detailed mobile citadels, decorated them with 
nakishes and placed Ottoman soldiers inside them, for the festivities cel-
ebrating the circumcision of Suleiman the Magnificent’s sons, held on 
the Hippodrome in 1529. Those soldiers displayed their skills by fighting 
with first cannons and guns, then swords and flagstaffs and finally with 
matraks.

Matrakçı Nasuh was appointed as a historiographer during the reigns 
of Yavuz the Steadfast and Suleiman the Magnificent and he illustrated 
the chronicles he penned himself. His significance lies in the distinctive 
visual language of form he employs while depicting distances, conquered 
cities, castles and ports. The artist’s painting of some of his taswirs was 
influenced by city depictions in European portolans, while some others 
he painted as non-figurative, schematic city depictions, by juxtaposing 
images derived from various viewpoints. This multifaceted artist died on 
April 28th, 1564.

OSMANLI SANATINDAKİ ÜNLÜ MİNYATÜR USTALARI / FAMOUS OTTOMAN MINIATURE PAINTERS OSMANLI SANATINDAKİ ÜNLÜ MİNYATÜR USTALARI / FAMOUS OTTOMAN MINIATURE PAINTERS



NAKKAŞ OSMAN

Klasik Osmanlı minyatür üslubunun yaratıcısı sayılan ve adına ilk kez 
Eylül 1566 tarihli ehl-i hiref maaşı defterinde rastlanan Nakkaş Os-
man’ın, saray için çalışan nakkaşlar arasına Kanuni Sultan Süleyman 
döneminin son yıllarında katıldığı bilinmektedir. Osman’ın otuz bir 
akçe yevmiye aldığını gösteren 1592-93 ve 1596 tarihli iki ehl-i hiref 
maaş defteriyse onun bu tarihlere kadar çalıştığının kanıtıdır.

Resimlendirdiği yazmaların metinlerinin başında veya sonunda adı-
na rastlanması, sanatçının üslup özelliklerinin ve hangi eserlere tasvir 
yaptığının belirlenmesine yardımcı olmuştur. Nakkaş Osman adının 
geçtiği ilk eser 1579’da tamamlanan Kıyafetü’l-insâniye fi Şemâ’il 
ü’l-Osmâniye’dir. Bu eserin iki nüshasında da Nakkaş Osman’dan öv-
güyle bahsedilmiştir. Sürnâme’de ise eserin hazırlanışının anlatıldığı 
“Vasf-ı nakkaş ve sıfat-ı o” başlıklı bölüme minyatürlerin Nakkaş Os-
man ve ekibindeki ressamlar tarafından yapıldığı kaydedilmiştir. 

Sûrnâme’nin  tamamlanmasından sonra Hünernâme’nin ikinci cildi için 
Şehnâmeci Seyyid Lokman tarafından 15 Ocak 1588 tarihinde yazı-
lan arzda da Nakkaş Osman’ın adına rastlanır. Bu eserin resimlenme 
işinin tamamlanarak Sultan’a 28 Temmuz 1589’da sunulduğuna ilişkin 
belgeden, Nakkaş Osman’ın bu iş karşılığında üç akçelik terakki aldığı 
anlaşılmaktadır. Ayrıca sanatçının Kaptan Paşa Köşküyle Topkapı Sa-
rayı Kule Köşkünün kalem işlerini yaptığına ilişkin bilgiler içeren belge-
ler onun her konuda usta bir nakkaş olduğunu ortaya koyar.

Sanatçının üslubu, özellikle resimlediği tarih konulu yazmalarda kendi-
ni gösterir. Osman, kalabalık sahnelerde figürleri yumuşak fırça dar-
beleriyle ifadeli çehrelere kavuşturarak nakşetmiştir. Gerçek bir kurgu 
ustası olan sanatçı tanık olduğu olayları ve yapıları ayrıntılardan ka-
çınarak aktarmaya özen göstermiştir. Daha önce yapılmış çalışmaları 
da değerlendiren sanatçı yalın, kendine özgü ifade biçimiyle yepyeni 
kompozisyonlar ortaya koymuştur. 

Osmanlı padişahlarının tasvirlerini yaparak Osmanlı minyatür sana-
tında “Dizi Padişah Portreciliği” olarak bilinen yeni bir geleneğin de 
yaratıcısı olmuştur. Pastel renkler kullanan Nakkaş Osman’ın nakkaşlık 
konusundaki bütün hünerlerini Sûrnâme-i Hümâyûn adlı eserinde gör-
mek mümkündür. İstanbul’daki günlük hayatı, esnafların karakteristik 
özelliklerini, törenleri, gösterilerin canlı ve neşeli havasını yansıtan 
tasvirleri belge değeri taşıması bakımından son derece büyük önem 
taşır. Bu bakımdan Osmanlı minyatürüne yön veren ilk büyük sanatçı 
Nakkaş Osman’dır.  

NAKKASH OSMAN

Nakkash Osman is considered the inventor of classical Ottoman min-
iature painting style and his name first appears on an ehl-i hiref payroll 
ledger. It is established that he joined the ranks of court nakkashes during 
the last years of Suleiman the Magnificent’s reign. Two ehl-i hiref payroll 
ledgers from the years 1592-93 and 1596, revealing his wage as thirty-
one akçes, attest that he had been working there until said dates.

His name, appearing at the beginnings and ends of the manuscripts he 
illustrated, helped determine the characteristics of his style and the man-
uscripts he illustrated. The first manuscript in which the name of Nakkash 
Osman appears is Kıyafetü’l-insâniye fi Şemâ’il ü’l-Osmâniye, completed 
in 1579. In both copies of this manuscript, Nakkash Osman is praised. 
Also in Sürnâme’s chapter, titled “Vasf-ı nakkaş ve sıfat-ı o”, relating the 
production of the manuscript, Nakkash Osman and his crew of painters 
are credited for the miniature paintings.

After the completion of Sûrnâme, Nakkash Osman’s name appears again 
in the presentation penned by Şehnâmeci Seyyid Lokman, on January 
15th, 1588, for the second volume of Hünernâme. The document, stating 
that its illustrations were completed and this manuscript was presented 
to Sultan on July 28th, 1589, discloses that Nakkash Osman received an 
advance of three akçes for this assignment. Other documents, contain-
ing information about the artist’s works as an engraver for Kaptan Paşa 
Köşkü and Topkapı Palace’s Kule Köşkü, identify him as a multitalented 
master nakkash.

The artist’s style manifests itself especially in the historiographic manu-
scripts he illustrated. While composing crowded scenes, Osman painted 
his figures with soft brush strokes, thus furnishing them with expressive 
countenances. A true master of composition, the artist endeavoured to 
communicate the events and structures he witnessed and to avoid de-
tails. Studying the works of his predecessors, the artist produced brand 
new compositions in his plain, unique way of expression.

By painting taswirs of Ottoman sultans, he also became the inventor of 
a new tradition in the Ottoman art of miniature painting, namely “Sultan 
Portrait Series.” Nakkash Osman employed pastel colours and the full 
scale of his nakkash skills can be seen in his work  Sûrnâme-i Hümâyûn. 
His taswirs, depicting the daily life in İstanbul, characteristics of trades-
men, rituals and vivid atmosphere of festivals, are crucial in their doc-
umentary capacity. In that regard, Nakkash Osman was the first great 
artist to influence the Ottoman art of miniature painting.

OSMANLI SANATINDAKİ ÜNLÜ MİNYATÜR USTALARI / FAMOUS OTTOMAN MINIATURE PAINTERS



NAKKAŞ HASAN

Sultan III. Mehmed ve I. Ahmed dönemlerinde eserler veren Nakkaş 
Hasan’ın doğum tarihi bilinmiyor. 1581 yılından itibaren Nakkaşbaşı 
Osman’ın yanında çalışanlar arasında yer almış ve bölükbaşılığa geti-
rilmiştir. Çeşitli görevlerde bulunarak vezirliğe kadar yükselmiştir. 

Dairesel kompozisyonlarının yanı sıra siyah kalın kaşlı, tombul yanak-
lı figürleri ve kullandığı canlı renkler onun kişisel üslubunun belirgin 
özellikleridir. Sanat tarihinde son derece önemli yere sahip yirmi kadar 
yazmanın resimlendirilmesinde çalışarak verimli bir sanat hayatı sür-
düren sanatçı, 1590 yılından itibaren nakkaşhanede etkin olmaya baş-
lamış ve Siyer-i Nebi minyatürlerinden de anlaşılacağı üzere 1595’te 
Nakkaş Hasan’ın üslubu hazırlanan tarih ve edebiyat konulu tüm eser-
lere yansımıştır. Aynı zamanda usta bir müzehhip (tezhip sanatçısı) 
olan sanatçı, Karahisarî Kur’an-ı Kerimi’ni ve Sultan I. Ahmed’in tuğra-
sını tezhiplendirmekle de görevlendirilmiştir.

Muhafızlık göreviyle Bursa’da bulunduğu sırada, Sultan I. Ahmed şehri 
ziyaret etmiş, bu ziyaretten önce Bursa Sarayı’nın hazırlanması görevi 
Nakkaş Hasan’a verilmiştir. Bu saray için bir de fener yapan Nakkaş 
Hasan’ın İstanbul Boğazı’nın Beylerbeyi sahilinde bir yalısının bulundu-
ğunu ve buradaki burunlardan birine “Nakkaş Burnu” dendiğini bildiren 
kaynaklar mevcuttur. 1623 yılında öldüğü sanılan sanatçı Eyüp’te kla-
sik üslupta inşa edilmiş, “Nakkaş Hasan Paşa” adını taşıyan türbede 
yatmaktadır.

NAKŞÎ

Minyatür sanatçılığı yanında şairliğiyle de ün kazanmış nakkaşlardan 
olan Nakşî, Osmanlı minyatüründe son derece önemli bir yere sahip-
tir. İstanbul’da Şehnâmeci Nadirî’yle birlikte çalışarak önemli eserler 
hazırlamıştır. Ahırkapı semtinde yaşamış ve Süleymaniye Camii’nin 
muvakkiti olan sanatçı çeşitli şair tezkirelerinde de iyi bir şair ve mu-
savvir olarak anılmaktadır.

Nâkşî’nin doğaya sadık kalan bir gerçekçiliği benimseyerek figürleri 
dörtte üç profilden ve arkadan portre karakterinde resmetmesi; kapı, 
pencere ve kemer açıklıklarıyla kompozisyonlarına derinlik katmaya 
çalışması; üç boyutlu beyaza boyanmış kale ve kent betimlemeleri onu 
XVI. yüzyıl nakkaşlarından farklı kılmıştır. Bu açıdan Nâkşî Osmanlı 
minyatürünün gelişiminde ayrıcalıklı ve önemli bir yere sahiptir.

NAKKASH HASAN

Date of birth of Nakkash Hassan, who produced his works during the 
reigns of Mehmed III and Ahmed I, is unknown. He was employed in Na-
kkashbashi Osman’s staff and appointed bölükbaşı. Working at various 
positions, he was eventually appointed as vizier.

In addition to his circular compositions, the figures with black, heavy 
eyebrows and chubby cheeks, and the vivid colours he employed are the 
distinctive features of his style. The artist worked on the illustrations of 
about twenty manuscripts, which hold a significant place in art history, 
and led a prolific life of art. He started becoming an effective figure 
in the nakkashane by 1590 and, as can be seen from the miniature 
paintings in Siyer-i Nebi, Nakkash Hassan’s style was reflected in all 
historiographic and literary works in 1595. The artist, who was also a 
master gilder, was tasked with gilding the Karahisarî Quran and the 
sigil of Ahmed I.

While he was stationed in Bursa as a guard, Ahmed I visited the city, and 
the task of preparing Bursa Palace for this visit was given to Nakkash 
Hassan. Some sources state that Nakkash Hassan used to have a water-
side mansion on the Beylerbeyi Coast of Bosphorus and one of the capes 
in this area was called “Cape Nakkash”. The artist, who presumably died 
in 1623, lies in a tomb called “Nakkash Hassan Pasha”, built in a classical 
style in Eyüp.

NAKŞÎ

Nakşî, one of the nakkashes who achieved fame with his poetry as well 
as his miniature paintings, holds a significant place in the Ottoman art 
of miniature painting. Collaborating with Şehnâmeci Nadirî in Istanbul, 
he crafted notable works. The artist, who used to live in Ahırkapı district 
and work as Süleymaniye Mosque’s muvakkit, is also remembered as a 
talented poet and musavvir by various poet tezkires.

Nâkşî’s embracing a realism that remained true to nature, the way he 
depicted figures with 3/4 perspective as characterized by portraiture; his 
attempts to add depth to his compositions through open spaces of doors, 
windows and arches; his depictions of three dimensional, white painted 
castles and cities set him apart from XVIth century nakkashes. In that 
regard, Nâkşî holds a privileged and significant place in the development 
of Ottoman art of miniature.

OSMANLI SANATINDAKİ ÜNLÜ MİNYATÜR USTALARI / FAMOUS OTTOMAN MINIATURE PAINTERS OSMANLI SANATINDAKİ ÜNLÜ MİNYATÜR USTALARI / FAMOUS OTTOMAN MINIATURE PAINTERS



LEVNÎ

Levnî, aslında aynı zamanda ünlü bir halk şairi olan Abdülcelil Çele-
bi’dir. Ayvansarayî’nin Mecmuâ-i Tevârih adlı eserinde Levnî’nin, İstanbul 
Nakkaşhanesi’nde önce öğrenci olarak bulunduğu, saz üslubunda tezhip ve 
resim çalıştıktan sonra da yeteneğini kanıtlayıp musavvir olduğu kayıtlıdır. 
Önceleri Edirne’de oturan sanatçının, gözlerindeki rahatsızlık yüzünden pa-
dişahtan bir yıllık gelir istediğini gösteren belge sayesinde 1707 yılından 
sonra İstanbul’da yaşamaya başladığı bilinmektedir. 

Doğa ayrıntılarına ve figürlerine boyut kazandırmaya çalışan Levnî’nin, Mu-
savvir Hüseyin’in dizi padişah portrelerinden kopyalar yaptığı tahmin edil-
mektedir. İstanbul’a yerleştikten sonraki dönemde yaptığı Sürnâme-i Veh-
bi’deki tasvirleri ve albümler için hazırladığı resimleri, Batı resim geleneğinin 
kuvvetli etkilerini taşır. Özellikle 1699-37 yılları arasında İstanbul’da çalışan 
Avrupalı ressam Jean-Baptiste Vanmour’un yapıtlarından etkilendiği düşü-
nülen Levnî, minyatür geleneğinin son temsilcilerinden biridir. Ancak gele-
neksel resme köklü yenilikler getirmesi, derinlik kazandırılmış kurguları ve 
ifadeli çehrelere sahip figürleriyle XVIII. yüzyıl Osmanlı minyatürüne yeni bir 
soluk katmıştır. Osmanlı padişah portreciliğine de katkıları olan sanatçının 
resmettiği Osmanlı hanedan imgeleri, ondan sonraki sanatçıların çalışma-
ları için örnek teşkil etmektedir. 1732 yılında vefat eden Levnî’nin kabri, 
İstanbul Otakçılar Camii yakınlarındaki Sadiler Tekkesi’nin karşısındadır. 

LEVNÎ

Levnî, born Abdülcelil Çelebi, was also a famous bard. It is recorded in Mecmuâ-i 
Tevârih by Ayvansarayî, that he first enrolled in İstanbul Nakkashane and after 
studying gilding and painting with reed pens, he proved himself and became a 
musavvir. The artist used to reside in Edirne at first but a document, that record-
ed his appeal to the sultan for one year’s wages due to his eye affliction, revealed 
that he started residing in İstanbul after 1707.

Endeavouring to add depth to details of nature and his figures, Levnî is thought 
to have painted copies of Musavvir Hüseyin’s serial portraits of Ottoman sul-
tans. The taswirs he painted for Sürnâme-i Vehbi and the paintings he com-
posed for albums after he relocated to İstanbul, bears a strong influence of 
Western painting tradition. He is thought to have been especially influenced 
by the works of European painter Jean-Baptiste Vanmour, who used to work 
in İstanbul from 1699 to 1737. Levnî was one of the last artists of miniature 
painting tradition. Yet he revitalized Ottoman miniature painting of the XVIIIth 
century with the radical innovations he brought to traditional painting, his com-
positions with a perception of depth and his figures with expressive counte-
nances. Ottoman dynasty images painted by the artist, who also contributed to 
Ottoman sultan portraiture, set an example for the artists who succeeded him. 
Grave of Levnî, who died in 1732, is located across from Sadiler Tekkesi near 
Istanbul Otakçılar Mosque.

OSMANLI SANATINDAKİ ÜNLÜ MİNYATÜR USTALARI / FAMOUS OTTOMAN MINIATURE PAINTERS



“Sûrnâme-i Vehbi” adlı eserde İstanbul Okmeydanı’nda 
gerçekleştirilen gece şölenlerinin tasvir edildiği minyatür 

- Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arşivi

A miniature painting in “Sûrnâme-i Vehbi” depicting 
evening feasts in Okmeydanı, İstanbul. Topkapı Palace 

Museum Archive and Library



“Sûrnâme-i Vehbi” adlı eserde İstanbul Okmeydanı’nda 
gerçekleştirilen gece şölenlerini padişahın izlemesinin 
tasvir edildiği minyatür - Topkapı Sarayı Müzesi 
Kütüphanesi Arşivi

A miniature painting in “Sûrnâme-i Vehbi” depicting the 
sultan himself, observing the evening feasts in Okmeydanı, 
İstanbul. - Topkapı Palace Museum Archive and Library



“Sûrnâme-i Vehbi” adlı eserde müzisyen ve cambazları 
tasvir edildiği minyatür - Topkapı Sarayı Müzesi 

Küüphanesi Arşivi

A miniature painting in “Sûrnâme-i Vehbi” depicting the 
musicians and acrobats. - Topkapı Palace Museum Archive 

and Library



“Sûrnâme-i Vehbi” adlı eserde padişahın müzisyen ve 
cambazları izlerken tasvir edildiği minyatür - Topkapı 
Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arşivi

A miniature painting in “Sûrnâme-i Vehbi” depicting the 
sultan as watches the musicians and acrobats. - Topkapı 
Palace Museum Archive and Library



“Sûrnâme-i Vehbi” adlı eserde düğün şenlikleri esnasında 
padişahın, Haliç’te gerçekleştirilen gösteriyi izlemesinin 

tasvir edildiği minyatür - Topkapı Sarayı Müzesi 
Kütüphanesi Arşivi

A miniature painting in “Sûrnâme-i Vehbi” depicting the 
sultan as he watches the spectacle on Golden Horn during 

the festivities celebrating the circumcision of the princes. 
Topkapı Palace Museum Archive and Library



“Sûrnâme-i Vehbi” adlı eserde düğün şenlikleri esnasında 
sihirbaz ve cambazların gösterilerinin tasvir edildiği 
minyatür - Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Arşivi

A miniature painting in “Sûrnâme-i Vehbi” depicting the 
acts of magicians and acrobats during the festivities 
celebrating the circumcision of the princes. - Topkapı 
Palace Museum Archive and Library



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

Firdevsî’nin “Şehnâme” adlı eserinden bir 
minyatür. Key Hüsrev ve Makran kıralı 

arasında gerçekleşen savaştan bir sahne 
(İran 1494) - PARKMUSEERNE Müze 

Bölgesi - David Koleksiyonu - İslam Sanatı 
Bölümü Minyatür Koleksiyonu 

(Kopenhag - Danimarka)

A miniature painting in Ferdowsi’s 
Shahname. A scene from the battle between 

Kaykhusraw and the King of Makran (Iran 
1494) - PARKMUSEERNE Museum District 
- The David Collection - Islamic Collection, 
Miniature Gallery (Copenhagen - Denmark)



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

Firdevsî’nin “Şehnâme” adlı eserinden bir 
minyatür. İsfendiyâr’ın 5. Mücadelesi Simurg 
kuşunu yenme sahnesi (İran, Tebriz 1520) 
- PARKMUSEERNE Müze Bölgesi - David 
Koleksiyonu - İslam Sanatı Bölümü Minyatür 
Koleksiyonu (Kopenhag - Danimarka)

A miniature painting in Ferdowsi’s Shahname. 
The scene of Esfandiyar defeating Simurgh, 
his 5th challenge. (Iran, Tabriz 1520) - 
PARKMUSEERNE Museum District - The David 
Collection - Islamic Collection, Miniature Gallery 
(Copenhagen - Denmark)



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

İranlı bilim adamlarının tasvir edildiği bir minyatür. Bir çatıda nakşedilmiş figürler son 
derece önemli detaylara sahip. Eser klasik Türk - Osmanlı üslubunda tezhiplenmiş. - 
PARKMUSEERNE Müze Bölgesi - David Koleksiyonu - İslam Sanatı Bölümü Minyatür 
Koleksiyonu (Kopenhag - Danimarka)

Miniature painting depicts Iranian scientists. The figures standing on a rooftop are painted 
in great detail. The item is gilded in classical Turkish-Ottoman style. - PARKMUSEERNE 
Museum District - The David Collection - Islamic Collection, Miniature Gallery 
(Copenhagen - Denmark)



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

Ferîdüddîn-i Attâr’ın Mantıku’t-Tayr adlı eserinden bir minyatür (Iran 1400) - 
PARKMUSEERNE Müze Bölgesi - David Koleksiyonu 

İslam Sanatı Bölümü Minyatür Koleksiyonu (Kopenhag - Danimarka)

A miniature painting in Farid al-din Attar’s Mantiq al-tayr (Iran 1400) - 
PARKMUSEERNE Museum District - The David Collection 

Islamic Collection, Miniature Gallery (Copenhagen - Denmark)

“Mecmuâ-yı Teravih” adlı eserin içerisinden bir detay. Resimde Nuh’un Gemisi tasvir edilmiştir 
(İran (Afganistan), Herat, 1425) - PARKMUSEERNE Müze Bölgesi - David Koleksiyonu 

İslam Sanatı Bölümü Minyatür Koleksiyonu (Kopenhag - Danimarka)

Detail of a miniature painting in “Majma al-tawarikh”. The painting depicts Noah’s ark. (Iran 
(Afghanistan), Herat, 1425) - PARKMUSEERNE Museum District - The David Collection 

Islamic Collection, Miniature Gallery (Copenhagen - Denmark)



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

“Kıyâfetü’l-İhsâniyye fî şemâili’l-
Osmâniyye” adlı eserden 

Sultan I. Murad Han minyatürü 
Millet Kütüphanesi Arşivi

Miniature painting of Sultan Murad 
I in “Kıyâfetü’l-İhsâniyye fî şemâili’l-

Osmâniyye” 
Millet Manuscript Library Archive

“Kıyâfetü’l-İhsâniyye fî 
şemâili’l-Osmâniyye” adlı eserden 
Orhan Gazi minyatürü 
Millet Kütüphanesi Arşivi

Miniature painting of Orhan 
Gazi in “Kıyâfetü’l-İhsâniyye fî 
şemâili’l-Osmâniyye”  
Millet Manuscript Library Archive

“Kıyâfetü’l-İhsâniyye fî şemâili’l-
Osmâniyye” adlı eserden 

Fatih Sultan Mehmed Han 
minyatürü 

Millet Kütüphanesi Arşivi

Miniature painting of Mehmed the 
Conqueror in “Kıyâfetü’l-İhsâniyye fî 

şemâili’l-Osmâniyye” 
Millet Manuscript Library Archive

“Kıyâfetü’l-İhsâniyye fî şemâili’l-
Osmâniyye” adlı eserden 
Sultan II. Süleyman Han minyatürü 
Millet Kütüphanesi Arşivi

Miniature painting of 
Sultan Suleiman II in “Kıyâfetü’l-
İhsâniyye fî şemâili’l-Osmâniyye” 
Millet Manuscript Library Archive



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

Matrakçı Nasuh’a ait 
Süleymannâme adlı eserden 
minyatür formunda bir şehir 
haritası - Topkapı Sarayı 
Müzesi Kütüphanesi Arşivi

A city plan in miniature 
painting style in Matrakçı 
Nasuh’s Süleymannâme 
Topkapı Palace Museum 
Archive and Library



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

Âşık Çelebi’nin Meşâirü’ş-Şu’arâ adlı eserinin tek minyatürlü nüshasından çeşitli şair tasvirleri - Millet Kütüphanesi Arşivi

Depictions of various poets in the only illuminated copy of Meşâirü’ş-Şu’arâ by Âşık Çelebi - Millet Manuscript Library Archive



İSLAM COĞRAFYASINDAN MİNYATÜR PROTOTİPLERİ / MINIATURE PROTOTYPES FROM ISLAMIC WORLD

Âşık Çelebi’nin Meşâirü’ş-Şu’arâ adlı eserinin tek minyatürlü nüshasından çeşitli şair tasvirleri - Millet Kütüphanesi Arşivi

Depictions of various poets in the only illuminated copy of Meşâirü’ş-Şu’arâ by Âşık Çelebi - Millet Manuscript Library Archive



MİNYATÜR TERİMLERİ SÖZLÜĞÜ / A GLOSSARY OF MINIATURE PAINTING TERMS

Ahar: Nişasta, yumurta akı, nişadır, kitre, Arap zamkı, üstübeç, beyaz 
şap, balık tutkalı, un, hatmi çiçeği, taze gül yaprağı, pirinç gibi mad-
delerden, yapılan ve ham kâğıtların terbiyesinde kullanılan malzeme.

Dressing: The mixture of materials such as starch, egg white, ammoni-
um chloride, gum tragacanth, gum Arabic, ceruse, alum, fish glue, flour, 
marshmallow flower, fresh rose petals and rice; used for treating paper.

Beyne’s-sütûr: Yazma kitap sanatlarında, iki satır arasındaki boşluk-
ların desenlenmesidir.

Beyne’s-sütûr: Illustrating the spaces between two lines in manuscript craft.

Cedvel: Yazma kitaplarda, levhalarda, murakkalarda yazının etrafını 
çevreleyen altın mürekkebi ya da renkli boyalarla boyanan farklı kalın-
lıkta olabilen sınırlayıcı çizgi. 

Cedvel: Boundery line of gild or colored pigments and of various widths, 
bordering the inscriptions in manuscripts, levhas and muraqqas.

Celî Sülüs: Sülüs, nesihe benzeyen fakat kendine özgü oran ve biçim-
leri olan kalınca çizgili bir yazı türüdür. Celî sülüs ise sülüsün geniş 
ağızlı kalemle yazılan büyük ve göze çarpıcı görünümlü şeklidir. 

Jeli Thuluth: Thuluth is a type of wider inscription that resembles nesih 
but has its own proportions and forms. Jeli thuluth, is the larger and more 
remarkable type of thuluth, inscribed with a broad-edged pen.

İstinsah: Nüshasını çıkarmak, kopya etmek.

İstinsah: To make a copy, to replicate.

Kenar suyu: En dışta bulunan bordür veya dış pervaz olarak da tanı-
nan bezemelere verilen isim.

Kenar suyu: Term for the decorations that are the outermost borders or 
outer frames.

Ketebe: Resim, hat ve yazma eserlerde, sanatçının eserini tamamla-
dığı tarihi ve imzasını bildirdiği kayıt.

Colophon: A brief record of the completion date and artist’s signature in 
paintings, calligraphic works and manuscripts.

Kuzulu cedvel: Sayfanın metninin sınırına çekilen altınlı veya altınsız 
cedvellerin dışına boştan trilingle bir tahrir daha çekilmesi.

Kuzulu cedvel: Drawing of another tahrir outside the gilded or non-gild-
ed cedvels drawn on the text borders of the page.

Köşebent: Cilt kapağının dört köşesine yapılan süsleme.

Köşebent: Decorations on the four corners of the manuscript’s cover.

Lapis lazuli: Koyu mavi, genellikle açık sarı lekeli ve damarlı yarı asil 
taş. Bu taş, lacivert renkte bir boyanın çıkarılması için dövülerek toz 
haline getirilerek resim sanatında kullanılır.

Lapis lazuli: Dark blue semi-precious stone that’s usually marked with 
light yellow stains and veins. This stone is crushed into powder to obtain 
a dark blue pigment and is usually used in the art of painting.

Mesnevi: Her beyti ayrı kafiyeli olan manzume. Uzun manzum eserle-
rin çoğu kafiye rahatlığı olduğu için mesnevi şeklinde yazılır.

Masnavi: A poem based on independent, internally rhyming lines. Longer 
works that are written in verse are usually composed in masnavi for the 
ease of rhyming.

Miklep: Yazma kitapların ciltlerinin alt kapak kenarına eklenen üçge-
nimsi kısım. 

Miklep: Triangular pieces fixed on the lower corners of manuscript covers.

Münacaat: Tanrıya yalvarma şeklinde yazılan manzume.

Münacaat: A supplication to god written in verse.

Mülemmâ: Altın yaldızla işlenerek yapılmış bezeme.

Mülemmâ: A type of gilded decoration.

Na’at: Hz. Muhammed (sav) üzerine yazılmış kaside. Divan edebiya-
tında Peygamber’in özelliklerini överek anlatmak, şefaat dilemek, din 
ve tarikat ulularını övmek için yazılan kaside.

Na’at: A qasida about Hz. Muhammed (sav). In diwan poetry, a qasida 
composed to praise the Prophet, to pray for his intercession and to praise 
the elders of the religion and the sect.

Nazire: Bir şairin eserine başka bir şair tarafından aynı vezin ve ka-
fiyede yazılan karşılık.

Nazire: A poem composed in response to another poem by another poet, 
in the same meter and rhyme.

Pafta: Geniş bordürlerin ya da sertabın üzerine yuvarlak veya beyzî 
şekilde konulan parçalar.

Pafta: Circular or oval pieces placed on wider borders or sertap.

Salbek: Ciltlerde şemsenin iki ucundaki uzantı şeklinde yapılan süsle-
meye verilen isim.

Salbek: A type of decoration that extends from two ends of a şemse on 
the binding.

Ser-levha: Yazma kitabın tezhiplenen başlık bölümü. Serlevha tezhibi 
Besmele’nin hemen üstünde yer aldığı gibi, özellikle Kur’anlarda, metni 
içine alacak şekilde tam sayfa tezhipli, ya da karşılıklı iki tam sayfa 
tezhipli olabilir. 

Ser-levha: Gilded title part of a manuscript. Serlevha gilding is placed 
right above the Basmala and, especially on Qurans, it can be a fully gilded 
page with the text centered in it or two opposite gilded pages.

Ser-tâb: Ciltlerde kitabı koruması amacıyla yapılan ve çoğunlukla 
üzerinde ayet veya beyitlerin yer aldığı mikleple dış kapak arasında 
kalan kısım.

Ser-tâb: A part of the binding, designed to protect the manuscript and 
usually placed between miklep, which contains verses of Quran or verses, 
and the outer cover.



Şemse: Farsça “güneş” kelimesinden gelen, oval formlardan oluşan 
bezeme.

Şemse: Derived from the Persian word for “sun”, a decoration that con-
sists of oval forms.

Ta’lîk: Hat sanatında yatık çizgileri uzun, dik çizgileri kısa bir yazı tü-
rüdür; yaygın ve hafif sağa, geriye yatıktır. Ta’lîk hat, levha, kitabe ve 
kitap yazısıdır.

Ta‘liq: A calligraphic script with long horizontal strokes and short vertical 
strokes; its letters are rounded and its lines ascend upward as they move 
from right to left. Ta‘liq script is used in calligraphy, levhas, kitabes and 
manuscripts.

Tevhid: Divan edebiyatında Tanrı’nın birliği üzerine yazılan manzume 
ve nesir. 

Tevhid: In Diwan literature, poetry and prose about the Unity of God.

Tezkire: Divan edebiyatı devrinde edebiyat tarihi vazifesi gören eser-
lerin genel adı. 

Tezkire: A general name for works that function as literary history in 
Diwan literature.

Tığ: Sayfanın cedvelinden sonra dışarıya doğru belirli aralıklarla çeki-
len oku andıran şekil ve çizgiler.

Tığ: Forms and lines that resemble arrows, drawn regularly outwards 
from the page’s cedvel.

Ulama: Yazma kitaplarda yazı ve sayfa kenarına su olarak yapılan 
birbirine bağlı kanca şeklinde süsleme.

Ulama: A decoration shaped as interconnected hooks drawn on the bor-
ders of the text and page in manuscripts. 

Üstübeç: Kurşun karbonatlı bir beyaz boya. Resimde çok güzel aydın-
lık, kapatıcı bir özelliği olduğu için çok kullanılır.

Ceruse: A white pigment consisting of a mixture of lead carbonate. It’s 
employed very often, due to its lightening and covering properties in 
paintings.

Zerenderzer: Altın içinde altın anlamındadır. Altın mürekkebiyle bo-
yanmış motiflerin yer aldığı zeminin de altın mürekkebiyle boyanma-
sıdır.

Zerenderzer: Means gold within gold. It’s a type of decoration done by 
gilding the background of gilded patterns.




