
Yûnus
Emre
“Türkçenin Bülbülü”



Yayın Sahibi

Yayın Yönetmeni

Genel Sanat Yönetmeni

Yayın Koordinatörü

Editör

Akademik Danışmanlık

Tashih-Redaksiyon

Yapım

Proje Yönetmenliği

Tasarım Danışmanlığı

Yayın Asistanlığı

Nota Yazım

Grafik Tasarım

Fotoğraf

Hat Tasarımı

Minyatürler

Basım

ISBN

Mevlüt Uysal

Hatice Gülgönül

Murat Özer 

Muhammed Furkan Gümüş

İlknur Sisnelioğlu

Prof.Dr. Hayati Develi 

Prof.Dr. Mesut Şen

Prof.Dr. Mahmud Erol Kılıç

Doç.Dr. Mustafa Balcı

Yard.Doç.Dr. Mehmet Yalçın Yılmaz

Ömer Sercan

Muhammed Zahid Çalışkan

Orçun Güneşer

Alper Akaryıldız

İhsan Çanakcı

Arzu Ünal

Rümeysa Havranlıoğlu

Zülal Büyüksofuoğlu

Reklam Yapım Org. Ltd. Şti.

1. Baskı, Haziran 2016 / İstanbul

© 2016 Bu kitabın tüm yayın hakları Başakşehir Belediyesi’ne aittir. Yazılı izin alınmadan hiçbir şekilde kopya edilemez, çoğaltılamaz ve yayımlanamaz. 

BAŞAKŞEHİR BELEDİYESİ
Başak Mah. 5. Etap Akşemsettin Cad. No. 3 
Başakşehir / İstanbul
444 0 669  www.basaksehir.bel.tr

facebook.com/Basaksehir.Bld
twitter.com/Basaksehir_Bld
instagram.com/basaksehirbld
youtube.com/BasaksehirBelediyesi



TAKDİM......................................................................................................................................................................... 7

ÖNSÖZ............................................................................................................................................................................ 11

GİRİŞ YERİNE............................................................................................................................................................ 15

HORASAN ERENLERİ.......................................................................................................................................... 20

YÛNUS EMRE ........................................................................................................................................................... 26

YÛNUS EMRE’YE KADAR ANADOLU’DAKİ 
SOSYAL ÇEVRE VE SANAT ANLAYIŞI..................................................................................................... 58

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ ÂŞIK YÛNUS...................................................................................................... 68

DERVİŞ YÛNUS........................................................................................................................................................ 84

TÜRK KÜLTÜR VE SANATINDA YÛNUS EMRE İZLERİ............................................................. 108

YÛNUS’A DAİR.......................................................................................................................................................... 128

ŞÂİRLER VE ŞEYHLER: ŞİİRDE İNSÂN-I KÂMİL SEMBOLÜ........................................................... 132
Mahmud Erol Kılıç

YUNUS EMRE’DE AKIL KAVRAMI............................................................................................................... 138
Bilal Kemikli

BU YOLDA ACÂİB ÇOK: YÛNUS EMRE’NİN BİR ŞİİRİNİN YORUMU......................................... 148
Mustafa Tatçı

HİMMET İLE BUĞDAY ARASINDA ‘TERK’ KAVRAMININ ANLAMI........................................... 162
Ekrem Demirli

YÛNUS EMRE GÜLDESTESİ........................................................................................................................... 166

KAYNAKÇA................................................................................................................................................................. 224

İÇİNDEKİLER



İlim ile hikmet ile 
kimse ermez bu sırra
Bu bir acayip sırdır 
ilme kitâba sığmaz





TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ6

Mevlüt UYSAL
Başakşehir Belediye Başkanı
Mayor, Başakşehir Municipality



Y U N U S  E M R E 7

Avrupa'nın en önemli inanç ve kültür araştırmacılarından birisi olan Rene Gu-
enon'nun kadim kültürlerin özelliklerine dair araştırmasında yaptığı şu tespit 
gerçekten dikkat çekicidir: "Kadim kültürler yok olma tehlikesi ile karşı karşıya 
kaldıklarında, kendilerini bağlı bulundukları kültürel ürünlerinde saklarlar. 

Bir başka ifadeyle kendilerini buralarda kodlarlar. Bu tavır koruyucu bir davranıştan çok, 
ileriki zamanlarda uygun şartlar oluştuğunda insanlığın bu kültürü yeniden ayağa kaldır-
ması için geliştirilmiş bir tohum bankasına benzetilebilir." 

Kültürümüzün bugünkü durumunu anlamada son derece önemli bir yeri olan bu tespitler 
bugünlerde coğrafyamızda gözle görünür biçimde yaşamaktadır. Şunu önemle belirtmek 
gerekiyor ki her türlü zorluğa ve meşakkate rağmen geleneğimizin kopmuş damarları 
büyük bir dikkatle tamir ve tashih edilmektedir. Bu vesileyle yerel yönetimlerin kültür 
politikalarına bu konuda da büyük bir sorumluluk düşmektedir. 

Bizler de sorumluluğumuzun bilincinde olarak, Başakşehir Belediyesi Kültür Yayınları 
başlığı ile yola çıktığımız bu süreçte yayın politikamızı, estetik ve ilmi seviyeden ödün 
vermeden halkımızı kaliteli bilgi ile buluşturmak olarak belirledik. Bu meyanda Anadolu 
irfanının önemli şahsiyetleri hakkındaki yayın dizimize ikinci olarak  “Türkçenin Bülbü-
lü Yunus Emre” başlıklı çalışmamızı da kazandırmış bulunuyoruz. 

Türk inanç kültürünün gelmiş geçmiş en önemli simâlarından birisi olan Yunus, bir şah-
siyet olmaktan öte bir mânâ ve mefhumun da adı olmuştur. Yaratılanı Yaratan’dan ötürü 
sevmeyi tavsiye edebilecek kadar geniş bir dünya hoşgörüsünü bizlere yol haritası olarak 
çizen Yunus'u biraz daha anlamaya vesile olabilmek bizlerin bu yoldaki en büyük kârı 
olacaktır. Bu vesileyle bu çalışmaya emek veren herkesi muhabbet ve teşekkürle bir kez 
daha anmayı mânâya ulaşmada bir vesile görmekteyim.  

Kadim geleneğimizi yeni dünyanın diliyle anlatmanın ne denli önemli olduğu âşikâr-
dır. Bu sebeple yayınlarımızı sadece basılı ortamda değil tüm dünyanın ulaşabileceği bir 
şekilde dijital olarak da yayına açıyor ve bu çalışmaların çok dilli olarak tüm dünyaya 
yayılmasına  büyük önem veriyoruz.  Ümid ediyoruz ki yayınlarımız gelecek nesillerin 
eline ulaştığında bugünkü misyonumuzu anlatmada bir araç olsun. Zira en güzel miras 
"hikmettir".

Kadim geleneğimizi 
yeni dünyanın diliyle 
anlatmak...



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ8



Y U N U S  E M R E 9

Seni sîgaya çeken bir 
Molla Kâsım gelir



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ10



Y U N U S  E M R E 11

İnsanlığın var oluşundan itibaren bize intikal edebilmiş en önemli miras, şüphesiz 
kültürdür. Kültür olgusu bir millete yahut bir coğrafyaya has olmaktan öte, evvela 
insanlığın ortak mirasıdır. Ancak bu anlayışı benimsedikten sonra denebilir ki, her 
toplum kendi dil, tarih, sosyal hayat, sanat ve medeniyet anlayışı ile dünya sentez 

kültürü içerisinde yerini alır. Bu yönüyle de kültür, en mühim şekliyle milletlerin ve da-
hası insanlığın geleceğinin şekillenmesinde etkindir. Zira bir milletin yahut coğrafya-
nın sosyal yapısı, ait olduğu toplumun kültür ögeleriyle şekillenebilir. Bir bireyin hiçbir 
zaman yaşadığı toplumun kültüründen soyutlanması ise mümkün olmamakla birlikte 
bunu oluşturmaya çalışmak beyhûde bir çabadan ve gerek Doğulu olsun gerek Batılı, 
iyi veya kötü tartışmaya bile gerek duyulmadan, sahip olduğu değerler bütününü elinin 
tersiyle itmekten başka bir şey değildir. Çünkü kültür toplumsaldır ve bir kimsenin sahip 
olduğu kültürü ve bu kültürün yapı taşlarını inkar etmesi dahi kültürel bir etkileşimin 
neticesinde ortaya çıkmaktadır; birey olarak hiçkimsenin müşahhas bir kültüre sahip 
olamayacağı gibi hiçbir birey de içinde yaşadığı toplumun kültürel öğelerini inkar ederek 
bundan soyutlanamaz.

Diğer taraftan kültür tarihsel bir olgudur; uzun bir yaşam dilimi içinde olgunlaşır. Bir 
toplumun sahip olduğu değerler bütününün tarih çanağında zaman içerisinde kıvamını 
bulması ve bütünleşerek bir sistematiğe bürünmesi, o toplumun kültürüne karışmış olan 
ciddi bir ögedir. Burada yeniden dile getirmek gerekir ki, kendi kültürünü tanımayan 
bireylerin sahip oldukları buhran hali, bu bilgisizlik ve bilinçsizlik ile ortaya çıkan kültür 
düşmanlığının neticelerinden biri olarak zuhûr etmektedir. Öte yandan her toplum dünya 
ortak kültür mirasında yerini ancak, yerel kültür özelliklerini ve en önemlisi özgünlük-
lerini koruyabildikleri sürece alabilir ve bu sentez içerisinde bir kimlik edinebilir; dahası 
dünya insanlığının kültürel anlamda gelişimine ve zenginleşmesine ancak bu şekilde kat-
kı sağlayabilir.

Türk kültürünün ise, sahip olduğu tarihsel süreç ve var oluşundan itibaren dünya üze-
rinde oldukça geniş bir coğrafyaya yayılmış olmasının bir avantajı olarak, dünya kültür 
mirası içerisinde hiç kimsenin asla inkar ve tenkit edemeyeceği derecede tartışmasız bü-
yük önemi haizdir. Her topluma ait değer ve kültürel birikimin olduğu gibi bu dev Türk 
kültür yapısının, üzerine kurulmuş olduğu ve “dünyayı aydınlatan” bir Güneş misali par-
lak kubbesini taşıdığı sağlam ve derin sütunları mevcuttur. Bu noktada dünya tarihinde 
hangi medeniyet için olursa olsun, yaşadığı toprakların üzerine “vatan” mührünü vuran 
tüm toplumların ortak bir özelliğinden söz edebiliriz. Bu özellik, sahip oldukları kuvvet 
ve iktidar yanında onları kanatlandıran ve duygusal anlamda da bir doygunluğa ulaştı-
ran manevî birikimleridir. Bir başka ifadeyle, medeniyetini toprağa kazımış toplulukların 
manevî birikimlerinin maddî güçlerinden çok daha ciddi boyutlarda olduğunu söylemek 
mümkündür. İşte bu tezin en müşahhas timsali, Selçuklu-Osmanlı medeniyetinin Ana-
dolu topraklarına kazımış olduğu Türk-İslâm kültürünün başlıca unsurlarından biri olan 
Yûnus Emre’dir.

Yûnus’un, kendi sahip olduğu kültürel mirasın, benliğinde meydana getirdiği serencâm 
ile bir “söz söylemiş” olması ve Türk coğrafyasında kendisine kadar ve hatta kendisinden 
sonra da uzun bir süre boyunca, dikey ve yatay derinlikte böyle bir söz söyleyenin çık-
mamış olması, sahip olduğu cevher-i İlâhî’nin şiddetine dair önemli bir veridir. Biz de bu 

Önsöz



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ12

çalışma ile, Yûnus Emre’nin nasıl bir kültürel mirasın temsilcisi olduğu ve bize nasıl bir 
miras bıraktığına dair eş-zamanlı bir araştırma yapmış olmayı ümid ediyoruz. Bu çalışma 
nâkısalıkları boyunu geçmekle birlikte bu “derdin” bir semeresidir.

Yukarıda da izah etmeye çalıştığımız, Doğu Batı ayırt etmeksizin kültürü inkar etme 
halinden, esefle belirtmek gerekir ki bilgisizliğin ve beraberinde gelen bilinçsizliğin bir 
neticesi olarak, Türk kültürü de nasibini almıştır, almaktadır. Osmanlı medeniyetinin can 
çekişmeye başlaması ile kendini gösteren ve Cumhuriyet rejimi ile tamamen yabancılaş-
tığımız tarih, dil ve kültür mirasımız bugün de ne yazık ki, hak ettiği yere hâlâ oturtu-
lamamıştır. İşte bu bahtsızlığıyla derinlere sürüklenen ve her geçen gün ulaşılması daha 
da güçleşen kültür cevâhirimizin sahip olduğu en nadide değerlerden biri olan Yûnus 
Emre, Cumhuriyet tarihi boyunca en büyük sebep olarak belirtebileceğimiz Türk-İslâm 
kültür cevâhirinden uzaklaşma neticesinde lâyık olduğu veçhile ne anlaşılabilmiş ne de 
anlatılabilmiştir. Bu süreç içerisinde Hacı Bektâş-ı Velî, Yûnus Emre, Hazret-i Mevlânâ, 
Şeyh Gâlib gibi birçok cevherimizin herkesçe, sahip olduğu kültürel birikim ve bilgi dü-
zeyi ile yorumlandığına ve araştırmalarda, kürsülerde, meydanlarda adından son derece 
subjektif değerlendirmeler ile pervâsızca söz edildiğine tanık olmaktayız. İşte elinizde 
tutmuş olduğunuz bu çalışma tâbir yerindeyse böyle bir tahrik ile kaleme alınmış ve Yû-
nus Emre’nin yaşamış olduğu tarih ve içinde bulunduğu sosyo-kültürel ortam ile objektif 
değerlendirmeler yapılarak onun Türk-İslâm medeniyetinin oluşmasında birinci derece-
den üstlenmiş olduğu rolü ortaya koymak maksadıyla vücûda getirilmiştir.

Özetle söylenebilir ki, en mufassal ifade ile Yûnus Emre, Türk-İslâm medeniyet olgusunun 
var olmasında birinci dereceden halakada yer almış bir temel taştır. Özellikle belirtmek 
gereken bir husus da şudur; Yûnus’un bu tanımlamadaki öznel pozisyonu da bizim nok-
ta-i nazarımızda hiçbir zaman kişisel bir boyuta sahip olmamıştır. Zira bir imge olarak 
Yûnus, bugün bilgiye bu denli kolay sahip olabildiğimiz bir ortam içerisinde dahi hak-
kında pek az şey bildiğimiz Yûnus Emre’den çok daha yüksek seviyede medeniyetimizi 
tezyin etmiştir ve hâlâ etmektedir. Bu özellik sadece Yûnus Emre’nin değil, bu coğrafya-
nın irfan mektebinden geçmiş tüm şahsiyetler için de aynıdır. Zira Batı’nın anonim olarak 
tanımladığı, kişiden uzak unsurların toplumsal algısı Doğu kültüründe bunun tam tersi 
seviyede bir önem arz etmektedir.

Yûnus’un kültürümüzü başlı başına tezyin etmeye devam ettiğini en bariz şekliyle, onun 
sözüne bugün dahi duyduğumuz ihtiyaç ile açıklayabiliriz. Yûnus’taki evrensel kardeşlik 
bilinci, onun insanlığa bakış açısı gibi değerleri, bize bugün bu çalışmayı kaleme alma ih-
tiyacı hissettiren birincil dereceden unsurlardır. Diğer taraftan, kültür hazinemizdeki bu 
büyük cevher hakkında yapılmış olan çalışmaların eksikliği de, bugün zaten anlayışına 
yabancı kaldığımız Yûnus’u idrak etmede büyük bir çıkmaz olarak karşımızda durmak-
tadır. Noksanlıkları boyunu aşan bu çalışmayı kaleme alma lüzumu hissetmemizdeki bir 
başka önemli hareket noktası da bu yabancılaşma ve bunun gerçekleştiği süreç ile ortaya 
çıkan, köksüz cılız bir dal gibi oradan oraya savrulmamıza sebep olan güçsüzleşmedir.

“Yûnus söz ile kimse kabliyyete geçmedi / Budur vücûd der-miyân ortaya koyan gelsün” 
diyen Yûnus’u duyduktan ve kültür tarihimiz açısından şahit olduğumuz bu karanlık 
sahneye de nazar kıldıktan sonra; gördüklerimiz ve duyduklarımıza kayıtsız kalmak ve 
olan biteni öylece izlemek ise pek mümkün olmamakla biz fakirlere bu çalışmayı Hacı 
Bektâş-ı Velî gibi, Yûnus Emre gibi, Hazret-i Mevlânâ gibi temellerimizden destek ve him-
metle ortaya koymak düştü. Arzumuz odur ki, bizim tüm acizliğimizle söylemeye çalış-
tığımız sözlerin üstüne nice sözler söylensin, bu sözler nûrun alâ nûr misali yolumuzu, 
kalbimizi aydınlatsın.



Y U N U S  E M R E 13

Elinizdeki bu iki kapak arasında derc edilebilmiş lakin mevzunun Yûnus olmasından 
mâdâ pek çok ayrıntıya yer vermek konusunda aciz kaldığımız bu çalışma, her ne kadar 
telif anlamında bir kalemden zuhûr etmiş olsa da, çalışmanın seyr-i zamanını şu şekilde 
tasvir etmek de elzemdir. Zira Sanat Grubumuzun uzun yıllardır üzerinde çalıştığı ve 
başta Sırr-ı Yûnus adıyla icra etmiş olduğu müzikal çalışmalar olmak üzere gerçekleştir-
diği tüm faaliyetler, masamızın bir köşesinde 10 yılı aşkın süredir, özellikle kültürel ve 
akademik envanter olmak üzere Hazret-i Yûnus’a dair mebzul miktarda veriyi topladığı-
mız bir kar topu misali büyümekte idi. Bu konudaki en büyük nasiplerimizden biri de 
yukarıda zikretmeye çalıştığımız, geçmişteki tüm nâkıs Yûnus portrelerinin yanında son 
yıllarda bir biri ardına Yûnus Emre hakkında gerçekleştirilen çok başarılı çalışmalardı. 
Şunu itiraf etmek gerekir ki, bugün kültürel ve sanatsal açıdan Yûnus’a dair disiplinler 
arası diyalog esasıyla gerçekleştirilmiş bu çalışma hakkında söylenebilecek en doğru söz 
bahsi geçen başarılı araştırmaların ancak çocuğu olabileceğidir. Bu mânâda, isimleri bu-
rada uzunca bir yer tutacak olan bu kıymetli araştırmacılarımıza büyük şükrânlarımızı 
sunuyoruz. Bunlarla birlikte ibnü’l vakt olmamız hasebiyle bu projenin gerçekleştirilme-
sinde ismini zikretmemiz gereken pek çok kişi bulunmakta. Evvela projeyi sahiplenerek 
büyük âlîcenaplığını esirgemeyen Başakşehir Belediye Başkanımız Sayın Mevlüt Uysal 
Bey’e minnetlerimizi sunuyoruz. Akabinde kıymetli hocamız Doç. Dr. Mustafa Balcı’ya 
göstermiş olduğu yoğun ilgi ve alakadan ötürü teşekkürlerimizi sunuyoruz. Gelenekten 
geleceğe köprülerin kurulabilmesi için fikir mutfaklarında büyük emekler sarf edilen bu 
ve benzeri çalışmalar böylesine mütevazı ve kerem sahibi insanlar sayesinde hayat bula-
biliyor. Son olarak yoğun temposu arasında bu projenin vücûda gelebilmesi için gayret 
sarf etmiş kıymetli edebiyatçı dostumuz Fesih Eto ağabeyimize de buradan niyazımızı 
arz ediyoruz. Bütün bu isimlerin ve kurumların Hak katında makbul olması niyazıyla; 
nakısaların bizden, güzelliklerin Hak’tan zuhûr ettiği hüsn-i zannıyla...

Hakikat odur ki, savaşların her geçen gün şiddetlendiği, oluk oluk kanların ar damarları 
çatlamış caniler tarafından döküldüğü ve en esfeli de bu fiilin üsve edinildiğine şahit 
olduğumuz bu günlerde Yûnus okumaya, dinlemeye ve anlamaya vesile olmak bizim için 
tarifi mümkün olmayan bir umuttur.

Nevniyâz ile...

İlknur Sisnelioğlu
Fatih, 2015



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ14



Y U N U S  E M R E 15

Yunus Emre ile ilgili tevatürün çokluğu; “Nerede doğdu, nasıl yaşadı ve nerede 
vefat etti?” sorusuna verilen cevapların farklılığı dahi bir hakikatin altını çiziyor. 
Hangi hakikatin? Bugün daha çok “sahne”ye koşan, varlıklarını görünürlükte 
arayan, göründükleri kadar var olan “özne”lerin yabancılaştıkları bir hakikatin... 

Bilge ve arif insanlar isimlerine değil kendilerini var eden “değer”e çalışır; içine doğduk-
ları ve keşfetmeye çalıştıkları hakikatin işareti olmakla yetinirler. İsim ve gölgelerinin 
hakikatlerini perdelemesinden çekinir, özellikle buna dikkat kesilirler. Böyle olduğu için, 
biz bugün Yunus Emre’nin biyografisinden çok, şiirine vuran hakikatle ilgiliyiz. Meselesi 
hakikat olan, Yunus Emre’nin şahsiliğine değil şiirine bakar.

Şüphesiz Yunus’un biyografisi edebiyat tarihçileri, dahası edebiyat açısından önemlidir. 
Bu konuda hakikiyatla bir külliyata sahip olmak kıymetlidir. Ama doğrusu erenlerin 
böylesi bilinemezliğe saklanmalarının değerini bilmekte de fayda vardır. Yunus Emre’nin 
böyle bir hakikati olmakla birlikte o, Anadolu olabilmiştir. Anadolu’ya sinmiş, Anadolu 
onu ruhu olarak kaydetmiştir. Anadolu ruhu ve Anadolu İslâm’ı derken, Yunus Emre’nin 
altını çizmiş oluyoruz; İbn Arabî’nin, Hazret-i Mevlâna’nın, Sadreddin Konevî’nin, Ni-
yazî-i Mısrî’nin, Hacı Bektaş Velî’nin, Ahmed-i Hanî’nin... İbn Arabî Hazretleri, Endü-
lüs’ten ve Mevlâna Hazretleri, Belh’ten gelmiş; ikisi Malatya’da buluşmuşlar. Anadolu’da 
Konyevî, Hacı Bektaş, Hanî, Mısrî bulunmuş. Arapça, Türkçe, Farsça, Kürtçe birlikte “bü-
yük hikâye” dediğimiz Anadolu’nun ruhunu inşa etmişler.

Bu anlamda Yunus ya da Mevlâna fark etmiyor; bu kurucu mimarlar arasında ayrım yapı-
lamaz, aynı yolun inşacılarıdır çünkü. Yunus Emre’nin sözüdür: “Mevlâna Hüdavendigâr 
bize nazar kılalı. Onun görklü nazarı gönlümüze ayna oldu.” Bu sözünden hareketle kimi 
tarihçiler Yunus’un Mevlevî olduğunu, Mevlâna Hazretleriyle görüştüğünü söyler. Çok 
fazla şiir yazmış olması sebebiyle Yunus’un Mevlâna’ya, “Bu kadar şiire gerek var mıydı? 
‘Ete kemiğe büründüm / Yunus diye göründüm’ deseydin yeterdi” dediği rivayet edilir. 
Rivayetler farklı tabii ki; Yunus’un Hacı Bektaş Velî’ye intisaplı veya Halvetî olduğu da 
söylenir. Bektaşîliği meselesi daha çok Alevi menkıbelerinde geçer; Taptuk Emre ile ilgisi 
üzerinden bu kanaat paylaşılır. Taptuk Emre’nin, Hacı Bektaş’ın müridi olduğuna inanı-
lır, Bektaşî erkânındaki on iki isim arasında Taptuk’un ismi geçmez.

Yunus Emre gibi erenleri herkesin sahiplenmesi, onların böylesi karşılık görmesi, temel 
bir meseleyle ilgili olmalarında yatıyor. İnsanı mümkün kılan hazineyi deşeleyen defineci 
olmalarında... Bu sebeple, Yunus da, insanlar tarafından kabul görmüştür. Onun Mevlevî, 
Bektaşî, Halvetî veya Kadirî olarak anılması sorun değil, aksine herkesin onu sahiplenmiş 
olması dikkate değerdir. Mesela Yunus’un Eskişehir Samanpazarı Söğütözü’nde; Ordu 
Ünye Soğanlı’da veya Sakarya Nehri civarında olduğu rivayetleri bu değere işarettir. Bu 
konuda nihai bir şey söyleyemeyeceğimize göre, en iyisi, şiirlerine yoğunlaşmaktır.

Elimizde bir Yunus Divanı var. Vefatından sonra oluşmuş bir divandır bu. Erenler sözünü 
söyler, gerisine karışmazlar. Divan oluşturmak, kitap yazmak, sözleri kayıt altına almak 
modern şeyler...

Yunus’un derviş olmadan önce müderris olduğu, medrese eğitimi gördüğü söylenir. Bu 

Giriş Yerine



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ16



Y U N U S  E M R E 17

Şüphesiz Yunus’un biyografisi edebiyat tarihçileri, dahası edebiyat 
açısından önemlidir. Bu konuda hakikiyatla bir külliyata sahip olmak 
kıymetlidir. Ama doğrusu erenlerin böylesi bilinemezliğe saklanmalarının 
değerini bilmekte de fayda vardır. Yunus Emre’nin böyle bir hakikati 
olmakla birlikte o, Anadolu olabilmiştir.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ18

sebeple, “Miskin Yunus” tabirinden hareketle söylenen, “Yunus, eğitimden geçmemiş bir 
ümmidir” kanaati doğru değildir. Tasavvuf literatürü bilinmediği için bu kanaate varılı-
yor, Yunus’un ümmiliği, Efendimizin ümmiliği üzerinden anlaşılabilir ancak.

Yunus’un önce şiir yazdığı, sonradan derviş olduğuna dikkat çekilir. Tekke mensupları 
şiirlerinde mertebe farklarını tespit etmişler. “Bazı ilâhileri fark makamındadır; bazıları 
da cem, cemu’l-cem makamında...” demişler.

Yunus Emre’de şiir ne zaman hâsıl olmuş, dile gelmiştir? Bu konudaki rivayet şöyle: Bir 
gün Taptuk Emre’nin sohbet halkasında, söz ve şiir konusunda mahir biri bulunur. Onun 
da ismi Yunus... Taptuk Emre, bu Yunus’a “Hadi derviş bize bir şeyler söyle!” der. Derviş 
cezbede olduğundan Taptuk’u duymaz. Bu üç kere tekrarlanır, yine cevap alınmaz. Bu-
nun üzerine Taptuk, Yunus Emre’ye dönerek; “Yunus senin miftahın bize verildi. Ders-
lerini verdin, sana artık yol açık. Şimdi sen şiir söyle!” der. Yunus’un nutku açılır ve şiir 
söylemeye başlar. Bu böyle devam edip gider. Etrafındaki insanlar Yunus’tan çıkan şiirleri 
toplar divan böylelikle oluşur.

Yunus’un divanındaki dil, arı duru bir Türkçedir. Aslında Yunus, dili, İbn Arabî’nin Arap-
çada ve Mevlâna’nın Farsçada yaptığı şekilde kullanır. Mukayeseli bir edebiyat ve içerik 
analizi yapıldığında bu görülecektir. Bu böyle iken; Yunus’un Türkçesinden hareketle onu 
kendimizden saymak, Farsça yazdığından dolayı Mevlâna’yı Farslık üzerinden okumak 
doğru değildir. Türkiye’de Mevlâna’ya karşılık Yunus vurgusu yapılırken, dünyada ise 
daha çok Mevlâna biliniyor. Bu da oryantalist çalışmaların hususiyetini ortaya koyuyor. 
Osmanlı sonrası bir Ortadoğu için Arapçayı merkezileştiren oryantalist bir dil var; Arap-
çadan sonra Farsça çalışılmış. Mevlâna’nın Farsçadan İngilizceye çevirileri ve Hafız’ın, 
Goethe’nin divanına tesirleri konuşuluyor. Dante’nin İlahi Komedya’sında, İbn Arabî’nin 
etkisinden bahsediliyor. Türkçenin bilinmiyor olmasının böyle bir sebebi var. Türkçede 
yazıldıkları için İsmail Hakkı Bursevî’nin, Köstenceli Süleyman Efendi’nin, Erzurumlu 
İbrahim Hakkı’nın yazdıkları bilinmiyor. Yunus Emre’nin çok az şiiri İngilizce ve Al-
mancaya tercüme edilebilmiştir. Yunus Emre şiiri keşke daha fazla tercüme edilebilseydi. 
Çünkü Yunus’un şiirinde coğrafyadan çok insan vardır; insanı kuran bir damardır o. Bir 
samimiyet, bir derinlik vardır bu şiirde. Bu sebeple en çok o bestelenmiştir; hem halk 
müziği hem sanat müziği hem de ilahi formunda...

Bugün İçin Yunus Emre Ne Demektir?
Yunus ve şiirinden ne anlamalı, nasıl faydalanmalıyız? Bu günün sorusu bu... Kültür Ba-
kanlığı, Almanların Goethe Enstitüsü ve İspanyolların Cervantes Enstitüsü gibi, yurt dı-
şında Yunus Emre ismiyle enstitüler açmış.

Yunus Emre’nin felsefesi, doktrini ve insan tasavvurunu merkezileştirmek gerekiyor. 
Bunu öğrenmek, sonra hayatımıza hayat etmek... Hz Mevlâna’ya, “ Bu şiirleri nasıl söy-
lüyorsun?” diye sormuşlar. “Ben ol, bilirsin!” diye cevap vermiş. Yunus olmak lazım ki 
şiirleri, tasavvuru anlaşılabilsin.

Yunus Emre, bir geleneğin devamıdır; şiirinde Mevlâna ve Hacı Bektaş Velî konuşur. Ge-
lenek böyle devam eder; Niyazî-i Mısrî’de, sonra gelen şiirimizde de Yunus yaşar. Ha-
san Ali Yücel ve Halide Nusret Tuna’nın Yunus methiyeleri var. Mustafa Tatçı Hoca’nın                



Y U N U S  E M R E 19

Yunus Emre şiiri için yaptığı hizmetler takdire şayandır ve Yunus’un şiiri bunu hak edi-
yor. Niyazî-i Mısrî’nin şerhinden geçen, “Çıktım erik dalına / Anda yedim üzümü / Bostan 
ıssı kakıyıp / Der ne yersin kozumu” şiiri muhteşem okumalar yaptırıyor mesela. Erik 
ağacında üzüm yeniyor. Bahçenin sahibi gelip; “Behey adam! Ne yaparsın, bırak ceviz-
lerimi!” diyor. Ezberi bozan bir dil ve felsefe... Mecaz, sembolizm, metafor, sürrealizm... 
Bu şiir Hegel’in okumasından geçseydi, kim bilir neler söylenirdi. Hedefe giden yolların 
da doğru olması gerektiğine işaret bir şiir; şiirdeki adamın hâli gibi... Adam üzüm yemek 
istemiş ve bunun için ağaca çıkmış. Ama çıktığı ceviz ağacıyken, onu erik ağacı sanıyor-
muş. “Düşün!” der bu şiir insana, “Aradığını nerede arıyorsun? Bindiğin dal arzuladığını 
verebilir mi? Dahası, hangi ağaca çıktığını biliyor musun?”

Allah’ı, hakikati yanlış yer ve form içinde arayanları ne de güzel anlatıyor, değil mi? Evet, 
Yunus şiiri, yeni okumalara açık öylece duruyor.

Mahmud Erol Kılıç
Hayatın Satır Araları



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ20



Y U N U S  E M R E 21

HORASAN ERENLERİ



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ22

Yûnus Emre’nin yaşamış olduğu dönem, Anadolu’da sufîlik hareketi bakımından son 
derece kritik bir zaman dilimine denk gelmektedir. Bu dönemde Türkler, Anadolu’nun 
yeni sahipleri olmuştur. Bu sahiplenme Batı’nın açmış olduğu her türlü maddî ve manevî 
yarayı da kapatarak bu topraklardaki misyonlarını sürdürmek için ciddi bir toparlanma 
sürecine vesile olmuştur.

Daha önceki dönemde İmam-ı Gazâlî Yunan felsefesinin etki alanını daraltmış ve Anado-
lu’da bir tasavvufî canlılık baş göstermeye başlamıştı. Ancak bu defa da Orta Asya’dan bir 
felaket bulutu gibi Moğollar akın ediyor, Orta Asya’daki Türk-İslâm devletlerini çoktan 
yakıp yıkmış bir şekilde yönlerini Anadolu’ya çevirmiş bulunuyorlardı. Bu, Haçlı sal-
dırılarının yaralarını henüz daha saramamış ama yine de ayakta kalmayı başarabilmiş 
Anadolu Selçuklu Devleti’nin yeni bir felaketle karşı karşıya kalması demekti. Ancak Mo-
ğol tehlikesi Anadolu’daki tasavvufî canlılığı bırakın söndürmek bu misyonun daha da 
etkinlik kazanmasını sağladı.

Moğollar önce dönemin jeopolitik olarak kritik bir şehri olan Erzurum’a girmiş ve şehri 
yağmalayarak, adeta taş üstünde taş bırakmamış, halkı kılıçtan geçirmişti. Bu durum 
Moğolların cesaretini daha da artırarak Sivas’a kadar ilerlemesini sağlamış ve Kösedağ’da 
otuz bin kişilik Moğol ordusu, seksen bin kişilik Selçuklu ordusunu darmadağın etmişti. 
Bu iki istila ile Moğollar Kayseri’ye kadar girmişti ve yenilgiler neticesinde ordu başsız 
kalmış, sultanlar arasında da taht kavgaları yavaş yavaş kendini göstermeye başlamıştı. 
1243 yılına tekabül eden bu Kösedağ yenilgisi, adeta sonun başlangıcı olmuştu. Moğollar 
Anadolu toprakları üzerine bir kabus gibi çökmüş, her biri birer ilim merkezi haline gel-
miş olan şehirleri yakıp yıkmış, halkı kılıçtan geçirmişti. İşte bütün bozgunlar, saltanat 
kavgaları, Moğol zulmü, isyanlar ve bir de bunların bir sonucu olarak baş gösteren kıtlık, 
halkın bütün direnme gücünü kırmıştı.

Bütün bu olayların halk nezdinde en yıkıcı tesiri ise, inanç üzerinde olmuştu. Ne yapa-
cağını, kime dayanacağını bilemeyen halk bir arayış içine girmişti. İşte Anadolu insanına 
ihtiyacı olan gücü ve dirliği aşılayacak olanlar ise, çoktan Anadolu’ya gelmeye başlamış-
lardı. Bu kişiler görünen sebebiyle Moğol zulmünden kaçıp güvenli bir yer olarak gör-
dükleri Anadolu’ya sığınmışlardı aslında. Ama hakikatte onlar kendileri için biçilmiş çok 
önemli ve büyük bir görevi ifa için bu toprakları teşrif etmişlerdi.

Öte yandan Anadolu da kendi imkanları içerisinde zaten böyle bir ortamı hazırlamış sa-
yılırdı. Selçuklu Devleti, XI. yüzyıldan beri ele geçirdiği şehirleri adeta yeniden inşa etmiş 
ve buralarda son derece canlı bir kültür-sanat hayatı imar etmişti. Bu dönemlerde İmam-ı 
Gazâlî de oturtmuş olduğu temeller ile İslâm anlayışını her türlü darbeden koruyabilmiş, 
Selçuklu çağında sağlam bir akidenin yaşamasını sağlayan eserleriyle kitlelere ciddi bir 
şuur kazandırmıştı. Gazâlî’nin yanında bu dönemde Fahreddîn Râzî, Kadı Siraceddîn 
gibi isimler de bu toprakların fikrî hayatında ciddi derecede etkiye sahiptiler. Ayrıca başta 
mimari ve musikî olmak üzere sanat da bu fikrî reformlara paralel olarak büyük ilerleme 
göstermişti.

Anadolu’da Selçuklu’nun adeta bitişi, Moğol zulmünün halkı çaresiz bırakması, taht kav-
gaları, parçalanmalar ve neticesinde ortaya çıkan Beylikler döneminde, Anadolu’yu teşrif 
etmiş olan Ahmed Yesevî ve dervişleri, Anadolu insanına mücadele gücü, yaşama sevinci 
vermiş, halkın yıkılan maneviyatının tekrar yükselmesi, birlik ve beraberliğin sağlanma-
sı, direnme gücünün artmasında müspet rol oynamış ve adeta halkı bütün maneviyatıyla 



Y U N U S  E M R E 23

birlikte yok olmaktan kurtarmışlardır. Kimseye el açmayıp kendi kazançlarına sahip ol-
malarıyla, kahramanlıklarıyla, toprağa, vatana, dine, devlete bağlılıklarıyla, devlet kapısı-
na göz dikmemeleriyle, şefkatli ve yardımsever olmalarıyla, prensipleriyle ve disiplinleriy-
le bu kişiler, Müslümanlığın Anadolu’da en ücra köşelere kadar yayılıp benimsenmesini 
sağlamışlardır.

Zahirde Moğol zulmünden kaçarak Anadolu’yu teşrif eden bu erenler arasında Fahrüddîn 
Irâkî, Necmeddîn-i Dâye, Evhâdüddîn-i Kirmânî, Sadreddîn Konevî, Muhyiddîn ibn Ara-
bî, Âhî Evran, Hacı Bektâş-ı Velî, Bahâeddîn Veled ve Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî gibi ma-
neviyat büyükleri de bulunuyordu. Halkın dinî hayatı, sosyal ve ekonomik olarak nizama 
girişi, ahlak anlayışı, sanat hayatı gibi birçok konuda müessir olan bu kişiler, geldikleri 
yerlerde nasılsa Anadolu’da da tekkeler kurmakta ve bu sayede iskan politikası da sağlıklı 
zeminler üzerine oturmaktaydı.

Şeyh Edebâlî “Alp-erenler”i organize ederek bu hassasiyetler doğrultusunda savaşların 
da dinî bir boyut kazanmasında ve zaferlerin birbiri ardına gelmesinde etkili olmuştur. 
Diğer taraftan özellikle Âhi Evran, Âhilik teşkilatıyla ekonomik hayatın düzenlenmesinde 
müessir olmuştur. Hasılı Anadolu böyle büyük isimler sayesinde hem fikrî anlamda, hem 
de dil, kültür ve edebiyat sahasında bir canlılığa kavuşmuş, birlik ve beraberlik yeniden 
inşa olmuş ve halk da kendini derleyip toplama imkanı bulmuştur.

İşte “Horasan Erenleri” diye tabir edilen, Anadolu’nun maddî olmakla birlikte daha çok 
manevî yönde ihyasını ve inşasını sağlayan erenler, Gazâlî, Ahmed Yesevî ve Şeyh Ede-
bâlî silsilesinin bütünlüğü sonucu ortaya çıkmış bir tecdîd hareketinin kahramanlarıdır. 
Gazalî özellikle felsefe ve mutezile kelâmından kaynaklanan tevhid dışı düşüncenin Müs-
lümanlarda meydana getirdiği manevî ve imanî yıkımı son derece yüksek bir mantık ve 
kelam gücüyle önlemiş, adeta Müslümanların imanlarını kurtarma görevini ifa etmiştir. 
Ahmed Yesevî ise, Gazâlî’nin bıraktığı yerden hareketle tasavvuf yoluyla geleceğin yeni 
dünyası ve medeniyetini inşa edecek “Öncü Azınlık”ı yetiştirmiştir. Şeyh Edebâli ise, yine 
bu iki din büyüğünün yolundan gitmiş ve Anadolu’daki Türk birliğinin parçalanıp yok 
olmasını önlemek ve büyük Osmanlı hükümdarlığının temellerinin sağlamlaşması yö-
nünde önemli tesirlerde bulunmuştur.

Yûnus Emre ise, böyle bir Anadolu’nun son birkaç yüzyılı içerisinde hem baharı hem kışı 
yaşayan, büyük dönüm noktalarına şahitlik eden Anadolu halkının Osmanlı hakimiyeti 
öncesinde yeniden toparlanmasında rol alan bu öncü isimlerin bir uzantısı olarak karşı-
mıza çıkmaktadır. Yıkılışla dirilişin bir arada yaşandığı bu dönemde Yûnus Emre, halkı 
yıkılıştan dirilişe yönlendirmiş, manevî güce dayanarak var olan çöküşü büyük bir uy-
garlığa çevirmiş olanların arasında hizmet etmiş bir mutasavvıf şair, bir gönül eri, dahası 
Anadolu topraklarında Türk-İslâm medeniyetinin kurucularından biridir.

Yûnus Emre, Anadolu’daki bu diriliş hareketinde tevhid inanışının bir halkasıdır. Hem 
zahirî hem de bâtınî mânâda anarşiden kurtulmak için birleşmek gerektiğini vurgulamış, 
otorite boşluğunun (kesret) bu topraklarda yok olmak demek olduğunu idrak etmiş ve 
halkı müşahhas bir örnekle büyük Osmanlı İmparatorluğu’nun kurucusu olan Osman 
Bey etrafında toplanıp “bir olmaya” davet etmiştir. Bu tanımlama Yûnus’un iç dünyasının 
bir dış dünya yansımasıdır. Zira vermiş olduğu bu zahirî mücadele ile, “kendisiyle birlik-
te aynı ideallerin millet, hatta bütün insanlık nezdinde de gerçekleşmesi için çalışan bir 
maneviyat önderi” kimliği son derece önemlidir.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ24



Y U N U S  E M R E 25



Hak cihâna doludur kimsene Hakk’ı bilmez
Anı sen senden iste o senden ayrı olmaz

Dünyâya inanırsın rızka benimdir dersin
Niçin yalan söylersin çün hiç dediğin olmaz

Ahret yavlak ıraktır doğruluk key yaraktır
Ayrılık sarp firaktır hiç varan geri gelmez

Dünyâya gelen göçer bir bir şerbetin içer
Bu bir köprüdür geçer câhiller anı bilmez

Gelin tanşık edelim işi kolay tutalım
Sevelim sevilelim dünyâ kimseye kalmaz

Yûnus sözün anlarsan söz ma’nîsin dinlersen
Sana bir ‘amel gerek bunda kimsene kalmaz



Yûnus
Emre



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ28

Yaşadığı Dönem

“Anadolu’nun Türk vatanı hâline gelmesinde Türkistan’dan 
gelen Ahmet Yesevi dervişlerinin önemli bir payı olmuştur.”

Azmi BİLGİN

Kaynaklardan hareketle tanık olduğumuz bir hayli çeşitli ihtilaflar ile birlikte 
Yûnus Emre’nin yaşadığı dönemi XIII. yüzyıl sonları ile XIV. yüzyıl başları ola-
rak belirtebiliriz. Anadolu’nun hem siyasi hem de sosyal açıdan en çalkantılı 
zamanlarını teşkil eden bu dönemde, Anadolu Selçuklu Devleti, en büyük dar-

belerinden birini almıştır. 1243 yılında vuku bulan Kösedağ Savaşı’ndan sonra Moğolla-
rın (Tatar) Anadolu’daki belli başlı yerleşim yerlerini istila etmeleri ile, Anadolu Selçuklu 
Devleti Moğollara haraç veren ve yarı bağımlı bir devlet durumuna düşmüştür. II. Gıya-
seddin Keyhüsrev’den sonra da ülkede büyük bir iç karışıklık baş göstermiş ve merkezi 
otoritenin zayıflığı neticesinde orduda da ciddi bozulmalar meydana gelmiştir.

Moğol ordusunun 1256’da Selçuklu ordusunu Konya civarında bozguna uğratmasından 
sonra ise, Batı Anadolu civarında bulunan diğer Türk şehirleri sıkı koruma altına alına-
rak Amasya kadısı Vezir Mühezzibüddin Ali’nin Moğol komutana giderek akınları dur-
durmasını istemesi üzerine Moğol ordusu daha ileriye gitmemiş ve bu tarihten sonra da 
doğuya doğru çekilmeye başlamıştır.

Moğolların Anadolu’dan gidişlerinin ardından, ülkede taht kavgaları kendini göstermeye 
başlamış ve iç karışıklıklar daha da artmıştır. XIV. yüzyılın başlarına kadar süren tüm 
bu karışıklıklar neticesinde Anadolu Selçuklu Devleti’nin otoritesi bütünüyle sarsılmış ve 
küçüklü büyüklü birçok beylik ortaya çıkmıştır. Bu beyliklerin en eskisi ise, I. Keykûbat 
zamanında teşekkül etmiş ve merkezi Ermenek olan Karamanlılar’dır.

XIII. yüzyılda yaşanan tüm bu çalkantılar sonucu bu dönem Anadolu halkı için de son 
derece sıkıntılı ve meşakkatli bir zaman dilimini oluşturmaktadır. Zira Moğol akınlarının 
artarak kendini göstermesi ile birlikte ülkedeki taht kavgaları gibi iç karışıklıklar da eko-
nomiyi zayıflatmış ve Türklerdeki “vahdet” anlayışı giderek bozulmuştur. Yûnus Emre de 
çağının diğer birçok aydını gibi bu durumdan esef ve şikayet ile bahsetmiş ve eserlerinde 
de “Yağmacı Tatarlar” ve “Zalim Beyler”den üzüntü ve hayıfla dem vurmuştur.

Anadolu’da XIII. yüzyılda kendini gösteren tüm bu siyasi karmaşa, sosyal ve kültürel ha-
yata tam tersi şekilde yansımıştır diyebiliriz. Bu yüzyılın sonlarında Kayseri’deki Sahibi-
ye Medresesi, Konya’daki Hatuniye, Küçük Karatay Medreseleri gibi birçok ilim yuvasının 
imar edildiğini görüyoruz. Diğer taraftan bu dönem, Türk kültür ve sanatı için yeni bir 
oluşum ve değişimin başlangıcı da sayılmaktadır. Zira Doğu’dan Batı’ya doğru meydana 
gelen büyük göçler sonucunda da Anadolu birçok alim, mutasavvıf ve sanatkara kucak 
açmış ve pozitif yönde bir kültürel sentez ortaya çıkmıştır. Çok sayıda göçebe Türkmen 
de şehirlere yerleştirilerek bu kişilerin tarım ve zanaat ile uğraşmasına imkan sağlanmış-
tır. Anadolu’daki, adeta bir tomurcuk gibi taptaze açması beklenen bu sosyal ve kültürel 



Y U N U S  E M R E 29

oluşumun irşadı için ise, en büyük görev tabii olarak tasavvuf ehline düşmüştür. Ahmed 
Yesevî ve halifelerinin etkisiyle Anadolu’ya gelen pek çok derviş, Türk tasavvuf literatü-
ründe Abdalân-ı Rum adıyla anılan Anadolu erenleri, evliyaları, ahîler ve bacılar bu top-
raklarda ve zulme uğramış, fakir kalmış Türk halkına moral sağlayarak bir vahdet şuuru 
oluşturmak adına önemli vazifeler görmüşlerdir. Bu yüzyılda Yesevîlikten sonra daha ge-
niş muhite yayılan iki önemli manevî ekol daha vardır: Mevlevîlik ve Bektâşilik. Aslında 
bu iki ekolun teşkilâtlanması da kurucu ve pîrlerinin vefatından sonra vücut bulmuştur.

Bu yüzyılda, Selçukluların önceki yüzyıllardaki faaliyetlerinin bir neticesi ve göç yoluyla 
Anadolu’yu teşrif eden birçok âlim ve mutasavvıfın etkisiyle ilim hayatı da son derece 
parlaktır. Anadolu topraklarının adeta bir ilim ve irfan yuvası haline geldiği bu dönemde 
Selçuklu sultan ve beylerinin içinde şair, musikîşinas ve ressamların da bulunması döne-
min kültür sanat hayatı için ayrıca büyük bir şans olmuştur. Zira bu sanatkâr sultanlar, 
her türlü siyasi karışıklığa rağmen sanat ve ilim adamlarını her zaman desteklemişlerdir.

İşte ister “Âşık Yûnus” deyin ister “Bizim Yûnus”; Yûnus Emre de bu yüzyılın insanıdır ve 
eserlerinde de dönemin her yönüyle ilgili ipuçları bulmak mümkündür. Zira kendisi bü-
yüklerinden de gördüğü üzere döneminin sosyal ve siyasal olaylarına hiçbir zaman kayıt-
sız kalmamış ve salt bir şair yahut mutasavvıf olmamıştır. Kendisinin dîvânı da bu yönüy-
le incelendiğinde XIII. asır Anadolusu hakkında adeta bir vesika olabilecek niteliktedir.

Hayatı

“Yûnus’durur benim adım gün geçtikçe artar odum 
İki cihânda maksûdum bana seni gerek seni”

Yaşadığı dönemden bu yana Anadolu halkı Yûnus Emre’yi her çağda bağrına basmış, 
kendinden bilmiş ve hatta kendi gönül dünyasına tercüman kılmıştır. Bu yüzden rahatça 
söyleyebiliriz ki, insanlar onun gerçek hayatını ne merak etmiş ne de bunu öğrenmeye 
ihtiyaç duymuştur. Kendisinin eserlerinde belirttiği kadarını bilmek yalnızca Anadolu in-
sanına değil tüm dünya insanlığına yetmiştir, diyebiliriz. Bu sayede Yûnus Emre evrensel 
bir mütefekkir olmuş ve her zamanda varlığını korumuştur.

Şiirindeki samimiyet neticesinde onu okuyanlar, hayatını değil daha çok söyledikleri-
ni merak etmiş; ne yaşamış sorusundan ziyade neler söylemiş, sorusunu sormuşlardır. 
Sonuç itibarıyla gerek kendi sözlerinden gerekse nesilden nesle, kulaktan kulağa intikal 
eden menkıbelerden yola çıkarak, halk zaten Yûnus Emre’ye destansı bir hayat hikayesi 
oluşturmuştur. Bu açıdan biz de Yûnus Emre’nin gerçek hayat hikayesini değil, yüzyıllar 
boyunca halkın gözünde oluşturulan ve benimsenen menkıbevî hayat hikayesini anlama-
yı, hem Yûnus Emre’nin misyonu açısından hem de Anadolu insanının gönül dünyasını 
irdelemek açısından daha faydalı ve gerekli bulmaktayız.

Diğer taraftan, Yûnus Emre’nın hayatı hakkında hiçbir malumat bulunmadığını söylemek 
de haksızlık olur. Kendisine gönül gözüyle biçilen destansı hayatının gerçekle paralel git-
tiğini, hakkında az da olsa intikal eden bilgilere dayanarak söylemek mümkündür.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ30



Y U N U S  E M R E 31Yâ Hazret-i Sultân Yunûs Emre



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ32

“Şunu bilelim ki Yûnus Emre bir efsane değildir. 
Tarihi bir kişiliktir.”

Hüseyin HATEMİ

Yûnus Emre’nin hakikî hayat hikayesi, doğum tarihi, vefatı, kabrinin yeri gibi konularda 
alimler arasında muhtelif fikir ve bilgiler gezinmekte olup bu konuda tarihî vesikala-
rın yetersizliği de ayrıca önemli bir etken olarak karşımızda durmaktadır. Ancak Risâ-
letü’n-Nushiyye adlı eserinin sonunda kendi belirttiği üzere Hicrî VII-VIII. yüzyıllarda 
yaşamış olduğu bilinmektedir:

“Söze tarih yidi yüz yidiyidi 
Yûnus cânı bu yolda fidîyidi”

Yûnus Emre’nin tasavvufî kişiliği de göz önüne alındığında bu tarihin vefat tarihi değil 
Tapduk Emre’ye intisap ettiği tarih olduğu ihtimali de kuvvetlidir. Abdülbâkî Gölpınarlı, 
Yûnus Emre’nin yaşadığı dönemle ilgili isabetli olarak kendisinin Hazret-i Mevlânâ ile 
görüşmüş olduğunu da dikkate alarak, H. 707 (M.1307)’de muteber bir eser yazdığını ve 
100 yıla da yakın bir hayat yaşadığını varsayarak her halukarda Yıldırım Bayezid devrine 
yetişemeyeceğini öne sürmüştür. Yûnus Emre’nin yaşadığı çağla ilgili en sahih bilgiyi ise 
bize Adnan Erzi sunmaktadır. Erzi, Yûnus’un doğum ve vefat tarihlerini eserinde açıkça 
ve net olarak belirtmektedir:

“Bayezid Umumî Kütüphanesindeki bir mecmua içinde bulunan bir kayıt, Yûnus’un yaşadığı de-
vir hakkındaki bütün bu ihtilafları halledebilecek ve hakikate yaklaşan tahminlere kat’i bir ma-
hiyet verebilecektir.”

Erzi’nin söz ettiği mecmua birtakım mevzular ile alakalı risale ve fevâidi içermektedir. 
Osman Gazi’nin cülusundan başlayarak Kaptan-ı Derya Ali Paşa’nın Leponto deniz sava-
şında 1571 yılında şehit oluşu hakkında söylenmiş bir tarih mısraı ile biten bir kronoloji 
cetveli bulunan eserde, Bilecik ve Yerhisar’ın fethi ve ardından Sultan Veled’in intikali 
belirtildikten sonra şu mısra yer almaktadır:

“Vefât-ı Yûnus Emre 
Müddet-i Ömr 
82 Sene 720”

Bizi doğumu ve vefatı ile ilgili en sahih bilgiye ulaştıran bu mısra doğrultusunda söyleye-
biliriz ki, Yûnus Emre yaklaşık olarak H. 635 (1238) tarihinde doğmuş, 82 yıllık bir ömür 
sürmüş ve H. 720 (1320) tarihinde de vefat etmiştir.

“Ben gelmedim da’vî içün benüm işim sevi içün 
Dostun evi gönüllerdir gönüller yapmaya geldüm”

Yûnus’un doğum ve ölüm tarihlerinden daha çok tartışmalara neden olan konu aslın-
da onun doğum yeri ve mezarının nerede olduğudur. Bu konuda da rivayetler birbiriyle 
tutarsızlık göstermektedir. Hacı Bektaş-ı Veli’nin Vilâyetnâme’sinde Yûnus Emre Sivri-
hisar’ın Sarıköy adlı bir köyünde dünyayı teşrif etmiş ve bir kıtlık yılında buradan kal-
kıp Sulucakarahöyük’teki Hacı Bektaş Dergâhı’na varmış; bu bilgi daha sonraları çeşitli 
tezkire yazarları tarafından da doğrulanmıştır. Misal Lamii Çelebi, Nefahat tercümesinde   



Y U N U S  E M R E 33

Yûnus Emre’nin doğduğu yer olarak Sarıköy’ü işaret eder ve bunu “Kütahya suyunun Sa-
karya suyuna karıştığı yerin yakınlarında bir yer” olarak ifade eder.

Sivrihisarlı Baba Yusuf’un Kitab-ı Mahbûb-ı Mahbûb adlı eserinde de Yûnus’un Sivrihi-
sarlı olduğunu belirten bir dörtlük yer almaktadır:

 “Azizlermiş hususa Yûnus Emre 
İdermiş zühd ü uzlet uyup emre 
Bu yirdedir bu zümrenin mezarı 
Müşerref eylemişdir diyarı”

Bunun gibi bilgilere dayanarak daha sonra Fuat Köprülü, Abdülbâkî Gölpınarlı gibi araş-
tırmacıların da Yûnus Emre’nin Sarıköylü olduğunu kabul ettiğini eserlerinde görmekte-
yiz. Ancak Yûnus Emre Sarıköylüdür diyerek meseleye son noktayı koymak da mümkün 
değildir. Zira kendisinin, başta Karaman olmak üzere Aksaray, Kırşehir, Afyon, Manisa, 
Erzurum gibi Anadolu’nun pek çok şehrinde mezarı yahut makamı bulunmaktadır.

Bütün bu araştırma ve kanaatlerin üzerinde, Yûnus Emre’nin aslında nerede doğduğu ve 
nereli olduğu konusu çok da üzerinde durulması gereken bir konu değildir. Zira eğer öyle 
olsaydı bunu öncelikle kendisi arzu eder ve şiirlerinde bildirirdi. Bu nedenle Yûnus’un 
kendi sözlerinden yola çıkarak rahatlıkla ve mutlulukla söyleyebiliriz ki, Yûnus Emre bir 
Anadoluludur. Yani, kendisini Anadolulu olarak tanımlamıştır.

“İlk adım Yûnus’ıdı adımı âşık dakdım
Terk itdüm ud u edeb şöyle haber bırakdım”

Ahmet Hamdi Tanpınar’a göre Yûnus, Anadolu’da bu ismi taşıyan ilk sûfîdir. Üstelik bu 
isim ona doğduğunda verilmiş bir isim de değildir. Kendisi sonradan, Yûnus Peygam-
ber’in isminden mülhem bu ismi benimsemiştir.

Bilindiği gibi Yûnus Peygamber, putperest bir kavme elçi olarak gönderilir. Fakat kavmi 
onu dinlemez. O da bir an için nefsine kapılarak bir gemiye binip denize atılır. Onu bir 
balığın yutmasıyla içine düştüğü karanlık ortam kendisini nefsiyle baş başa bırakır. Nef-
sinin kendisine oynadığı son oyunu fark ederek tövbe edip pişman olmasıyla affedilir ve 
balık onu bir karaya bırakır. Karanlık safha biter ve aydınlığa ulaşır.

“Balık karnında yatan deryaları seyreden 
Kabak kökün yaslanan Yûnus Peygamber yatur” 

ve

“Denizde hakâyıklar cevlân urur balıklar
Yûnus deniz mevcine taldum talmadum dime”

Beyitleri bize Yûnus’un, Yûnus Peygamber’in nefsiyle olan macerasını içselleştirdiğini 
göstermektedir. Zira kendisi hakkında da buna benzer bir hikaye nakledilmektedir. An-
latılanlara göre şeyhinin “Sen hâlâ dünya kokuyorsun...” sözü üzerine dergâhı gizlice terk 
edip dağlara düşmüş; yani “karanlık bir safha”ya girmiştir. Bundan sonraki çilesi ise Yû-
nus Peygamber’in yaşadıklarından farksızdır. Dergâhtan ayrılması, onu derin üzüntülere, 
pişmanlık gözyaşlarına gark eder. Bunca çileden sonra tekrar dergâha avdet ettikten sonra 
şeyhinin onu “Bizim Yûnus mu?” diye karşılaması ise bağışlandığının bir ifadesidir. Tan-
pınar bu konudaki tespitlerine şöyle devam eder:



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ34

“Tabduk Emre’ye intisabı, dergâhında kalışı, oradan ayrılışı, tekrar gelişi ve nihayet izin alıp in-
sanlar arasına bu defa irşat için yeniden girmesi, bütün bu kaybolma, kapanma, yeniden ve başka 
bir hüviyetle doğma hikâyesi, hep bu adın etrafında toplanabilecek vakıalardır. Çok muhtemeldir 
ki Yûnus bu adı seçmiş olsun. Yahut da bu tesadüf bütün hayatına istikamet versin. Ben yine 
Peygember Yûnus’un balığın karnına coşkun bir fırtına yüzünden düştüğünü göz önünde tutarak 
birinci şıkka ihtimal veriyorum. Fırtınanın yerini burada Moğol istilasının hakikî bir cehennem 
yaptığı, doğduğu bu XIII. asır ortası tutar.”

Her ne kadar doğruluğu tartışılsa da Tanpınar’ın bu yorumu, üzerinde dikkatle durulma-
ya değer bir özellik taşıyor. Zira Yûnus’un

“Ben bu sûretden ilerü adum Yûnus degil iken 
Ben olıdum ol ben idüm bu aşkı sunandayıdum” 

ve

“Adımı Yûnus dakdum sırrum âleme çakdum 
Levh ü kalemden öndin dilde söylenen benem”

beyitleri de bu görüşü doğrular niteliktedir.

Yûnus Emre’nin şiirlerinden de anladığımız üzere ismini en sık zikrediş şekli “Yûnus 
Emre”dir. Eski kaynaklardan itibaren de kendisinin “Yûnus Emre”, “Şeyh Emrem Yûnus 
Kaddesallâhû Sırrıhû Hazretleri” şeklinde zikredildiğini görmekteyiz. Yûnus Emre’nin 
kendisi de şiirlerinde bu isimden başka “Yûnus, Âşık Yûnus, Bîçâre Yûnus, Miskin Yûnus, 
Koca Yûnus, Yûnus Dedem, Derviş Yûnus” gibi isimler kullanmıştır. Bu isimlerin tamamı 
tasavvuf literatüründe bir sûfiyi ve onun hallerini tanımlamakta kullanılabilir. Bu sebep-
ten bu lakaplara dayanarak “Yûnusları ayırmak” son derece yersiz bir çabadan ibarettir.

Eserlerinde ve tezkirelerde zikredilen çok sayıda sıfat ve lakapla birlikte Yûnus’un adının 
en sık “Emre” ismiyle birlikte zikredildiğine tanık olmaktayız. Bu sıfat Bedri Noyan’ın 
belirttiği üzere yüksek ihtimalle kelimenin “âşık, seven, dost, şair” gibi anlamları ile kul-
lanılmıştır.

“Yûnus çağururlar adum 
Gün geçdükçe artar odum 
İki cihânda maksûdum 
Bana seni gerek seni”

Daha evvel de zikrettiğimiz gibi Yûnus, kültür tarihimizde salt bir şair yahut sûfî olarak 
yer almaz. Kaldı ki, onu “bizim” yapan şey de, şair ve mutasavvıflığının yanında diğer 
insanlarla ortak olan paydalarının bulunması; herkes gibi yaşamış, herkes gibi hisset-
miş olmasıdır. Yûnus’un, yaşadığı çağın insanı olduğunu, diğer insanlar gibi çalışıp bir 
sosyal hayat kurduğunu ve hatta bir ailesi olduğunu menkıbelerde olduğu kadar kendi 
sözlerinde de belirgin olarak görmekteyiz. Zira bu konuda da tarihî kaynaklar yetersiz 
kalmaktadır.

Şiirlerinden yola çıkarak evvela “Bizim Yûnus”un yoksul bir çiftçi olduğunu, bunun ya-
nında da marangozlukla uğraştığını söyleyebiliriz. Bu bilgiyi dönemin coğrafyasındaki 
sosyo-ekonomik durum da ayrıca desteklemektedir. Göçebe bir medeniyetten yerleşik 
medeniyete geçmenin bir sonucu olarak Anadolu’da var olan iskan politikasında derviş-
ler son derece aktif görev almış ve mesken tuttukları boş arazileri ekip biçerek buraların 



Y U N U S  E M R E 35

hem iskan edilmesini hem de yoksullara birer sığınak olmasını sağlamışlardır. Bu tabloyu 
Mehmet Kaplan şu şekilde yorumlamaktadır:

“Bu ahîler, şeyhler ve dervişler, sadece maddî bir gaye gütmüyorlar, yeni bir medeniyet, hayat 
görüşü ve insan telakkisinin de öncülüğünü yapıyorlardı. Yere vurdukları her kazma, diktikleri 
her ağaç, bağ, gül fidanı veya sürdükleri her tarla onlar için derinden inanmış oldukları bir hayat 
felsefesinin maddî sembolü, şartı veya delili idi.”

Kaplan ayrıca Yûnus’un şiirlerinden yola çıkarak şu yorumları da yapmaktadır:

“Yûnus’un şiirinde nebatlarla ilgili pek çok kelime ve kavram geçmektedir. Bu durum 
Yûnus’un bir köylü olduğunu gösterdiği kadar, bir yaşayış tarzının da ifadesidir. Zira top-
rakla uğraşma, ürün elde etme, bu olaylar olup biterken ortaya çıkan durumlarla bir der-
vişin olgunlaşması arasında derin ilgiler mevcuttur. Nebatlar insan iradesinden çok ilâhî 
iradeye bağlı olarak yetişirler. İnsana düşen; sabır, emek, çalışma ve tevekkülle sonucu 
beklemek, bir tohumun meyveye dönüşünü izlemektir. Kişi buradan ilâhî kuvvetin mev-
cudiyeti fikrine ulaşır.

Toprak ve su iyiliği doğururken, ateş ve hava kötülüğü simgeler. Bunlar insanın vasıfla-
rıdır. İnsan su ve toprakla sabrı tevekkülü öğrenirken, ateş ve havayla gururun niteliğini 
anlar. Solan bitkiler ölümü; bahar yeniden dirilişi düşündürür. Bahar-kış tezatı insanı 
bunaltır ve solmayan bahara, öteye özlem duygularını kamçılar. Tabiat, ebediliğin ve fa-
niliğin derslerini verir. Derviş, meyvelerinden herkesin faydalandığı bir ağaç misalidir.”

Yûnus’un sade yaşayışı ve dervişliği belki bize bugün hayatın çok içinde bir tablo olarak 
görünmese de, dervişlik mesleği ile sosyal hayatın Anadolu’da “Tarikatlar Çağı” diye tabir 
edilen XII. ve XIII. yüzyıllarda ne denli iç içe olduğu ve birbirini tamamladığı âşikârdır. 
Zira Yûnus’un aşağıda bulunan şiiri de, tarihe vesika olabilecek diğer şiirleri gibi bu du-
rumu tasvir etmektedir:

“Her kime dervişlik bağışlana 

Kalbi gide pâk ola gümüşlene

Nefesinden miskile anber tüte 

Budağından il ü şâr yemişlene

Yaprağı derdlüyiçin dermân ola 

Gölgesinde çok kademler işlene

Âşıkun gözi yaşı hem göl ola 

Ayagından sâz bitüp kamışlana

Cümle şâ’ir dost bahçesi bülbüli 

Yûnus Emre arada dürrâclana”

Yûnus Emre’nin evlenip biri kız diğeri oğlan iki de evlâda sahip olduğunu ise hem şiirle-
rinden hem de tarihî vesikalardan yola çıkarak söyleyebiliriz. Kendisiyle ilgili bir men-
kıbede ise, Yûnus’un iki defa evlendiği ve İsmail adında bir oğlunun olduğu zikredil-
mektedir. Başbakanlık Arşivi’ndeki 871 sayılı Konya defterinde de H.924/M.1519 tarihli 
bir belgede Yûnus’un oğlunun adının İsmail olduğu belirtilmektedir. Arşivdeki belgede 
İsmail Hacı evlâdı topluluğuna bazı yerler verildiği, Kara Turgut ve Kara Mehmed top-
luluklarının da buralara komşu oldukları belirtilmektedir. İşte Yerce denen araziyi bu 
topluluktan Yûnus Emre’nin satın aldığı, toprakların o ölünce de evlâdına kaldığı; Yûnus 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ36

Emre’nin oğlu İsmail’in de İbrahim Bey’den buraları alıp yurt edindiği zikredilmektedir. 
Eğer bu belgede zikredilen Yûnus “Bizim Yûnus” ise, kendisinin İsmail adında bir oğlu-
nun olduğunu söyleyebiliriz. Yine de bu belge doğru olmasa bile Yûnus’un

“Bundan dahi verdin bize oğl u kız u çift halâl 
Ondan dahi geçti arzum benim âhım didâr içün”

beytinden yola çıkarak bir kızı ve bir oğlu olduğunu hatta iki de zevcesinin olduğunu 
söyleyebiliriz. Ayrıca Hacı Bektaş Dergâhı’na buğday istemeye gittiğinden yola çıkarak da 
sorumlu olduğu bir ailesi ve çocukları olduğu sonucuna ulaşabiliriz. Çünkü menkıbede 
Yûnus, kendisine nefes teklif edildiğinde “Ben nefesi neyleyim, ehl-i ıyalim var” demek-
tedir.

Vilâyetnâme’de geçen bir başka menkıbeye göre de Yûnus, Tapduk Emre’nin kızıyla ev-
lenmiştir. Bu menkıbeye göre Yûnus, uzun yıllar Tapduk’a sadakatle hizmet etmiş ve 
onun en gözde dervişi olmuştur. Bu durum karşısında Tapduk Emre, diğer dervişler ya-
lancı olmasınlar, utanmasınlar diye kızını Yûnus’a vermiştir.

“İlim ilim bilmekdür 
İlim kendün bilmekdür 
Sen kendüni bilmezsin 
Ya niçe okumakdur”

Yûnus’un ilmi ile ilgili söyleyeceklerimiz hayatının doğumdan itibaren olan diğer saf-
haları gibi tahminlerden ve şiirlerinden yola çıkarak oluşturacağımız fikirlerden ibaret-
tir. Kendisinden bahseden en eski kaynaklardan yola çıkarak biz de onun bir ümmî-kâ-
mil olduğunu söyleyebiliriz. Kaldı ki, şiirlerinde şahit olduğumuz mükemmel söyleyiş 
ve muhteva da bunun bir kanıtıdır. Âşık Çelebi ise, “Eğerçi ümmîdür ammâ debistân-ı 
kuds sebak-hândur” diyerek Yûnus’un medrese ilminden ziyade tasavvufta ders gördüğü 
üzerinde durmuştur. Ayrıca Osmanlı Şiir Tarihi’nin yazarı Gibb, Rıza Tevfik ve Hüseyin 
Vassâf gibi birçok âlim de onun ümmî olduğunu belirtmektedir.

İsmail Hakkı Bursavî ise, ilk defa Yûnus’un “Müftî” olduğu üzerinde duran kişidir. XVIII. 
yüzyılda İbrahim Hâs tarafından telif edilen Tezkire’de ise Yûnus’un müftülüğünden şu 
şekilde söz edilmektedir:

“Rivâyet olunur ki, Şeyh Emrem Yûnus (k.s.) Hazretleri, Tapduk Yûnus’un halifesidir. Tapduk 
Yûnus (k.s.) Hazretlerinin çeşm-i mübârekleri ‘alîl idi ve ümmî idi. İlm-i bâtında ve tevhidde 
yegâne-i rüzgâr idi. Emrem Yûnus Hazretleri evâilinde âlim ve fâzıl idi. Ve müfti idi. Tevbesine 
sebeb bu idi ki, Tapduk, Yûnus’un dervişlerinden birine bir fetva iktizâ eyledi. Derviş, Müfti’den 
fetvâ taleb eyledi. Müfti dahi sûfîye fetvâ verdi. Derviş Şeyh’e gelip eyitdi:

-Müftiden fetvâ aldım, dedi. Şeyh eyitdi:

-Müfti fetvâyı yanlış vermiş, var fetvâsını sahih eylesin. Derviş Müfti’ye gelip Şeyh’in cevâbını 
söyledi. Müfti eyitdi:

-Şeyh’in senin ümmîdir, fetvâyı ne bilir? Ben ana varayım, fetvâ yanlışdır demek nicedir, görsün! 
Hemân kalkıp zâviyesine gelip dervişlere eyitdi:

-Şeyhiniz burda mıdır? Eyitdiler:



Y U N U S  E M R E 37

-Burdadır. Gazab ile Şeyh’in huzuruna girdi. Şeyh eyitdi:

-Hoş geldiniz, bizim fulân dervişe bir fetvâ vermişsiniz; yanlış, tashih edin! Müfti eyitdi:

-Siz Ümmîsiz. Mâ hazâ sana fetvâyı okumadılar? Nerden bildin yanlış olduğunu? Fetvâya senin 
gibi âdem yanlışdır, demek ne demekdir?

-Bu mes’ele fulân yerinde yazılıdır. Mes’ele şu vecihledir, böyle değildir, bu fetvâ yanlışdır. Ma-
halline nazar eyle. Müfti’nin dahı ol mahal hâtırına geldi. Bildi ki, fetvâ yanlışdır. Müfti eyitdi:

-Fetvâ sizin buyurduğunuz gibidir. Benim verdiğim fetvâda hatâ etmişim, deyip, Şeyh’in ayağına 
düşdü. Ve irâdet getirip bende oldu.”

Bu menkıbe bize Yûnus Emre’nin tasavvuf yoluna intisabından önce medrese tahsili gör-
müş bir müftü olduğunu göstermektedir. Yûnus’un ümmî olduğu ihtimalini daha kuvvetli 
bulan birçok âlim olmakla birlikte, onun okuyup yazan âlim bir kişi olduğunu söyleyenler 
de hayli fazladır.

Nihad Sami Banarlı’nın bu konuda söyledikleri ise, meseleye son noktayı koyar nitelik-
tedir:

“O devirler için en büyük bilgi kaynağı olan Kur’ân ve hadis kültürünü anlayarak ve kavraya-
rak bildiği âşikârdır. Aynı kaynaktan doğan Peygamberler tarihini de Yûnus çok iyi bilir. Ayrıca 
kendisinden en kuvvetli eserlerini Fârisî ile söyleyen tasavvuf felsefesini Yûnus’un bütün inceliği 
ile bütün varlığı ile yaşadığı bir hayat hadisesidir. Yûnus, Kur’ân’ı anlayacak kadar Arapçaya ve 
Mevlânâ Celâleddîn’în şiirlerine nüfûz edecek kadar Farsçaya yakındır.”

Yûnus Emre’nin tahsili konusundaki ihtilaflar her şeyden çok bizzat kendi şiirlerindeki 
tezatlardan dolayı ortaya çıkmıştır. Onun,

“Dört kitabın mânâsın okudum tahsil etdim”

YZ

“Dilimde ilk ü usul dilegüm dünya sever”

YZ

“Mescidde medresede çok ibadet eyledüm”

şeklindeki deyişleri medrese tahsili görmüş olduğunu söylese de tam tersi yönde ifadeleri 
de bulunmaktadır:

“Gönül kitabından okur eline kalem almadı”

YZ

“Ümmî benim Yûnus benim, dörttür anam dokuz babam”

YZ

“Ne elif okudum ne cim varlıktandır kelecim”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ38

“Türk halkı istemiştir ki, o kadar çok sevdiği İslâm Pey-
gamberi gibi, mukaddes bir insan bildiği Yûnus Emre’yi de 
Allah söyletmiş olsun.” 

Nihad Sami BANARLI

Yûnus’un ilim tahsil edip etmemiş olmasıyla ilgili gerek menkıbelerden gerekse şiirlerin-
den yola çıkılarak varılacak en sahih sonuç, onun ümmî olmadığı; Türkçeye, Farsçaya, 
Hazret-i Peygamber’in hayatına, İslâm tarihine son derece hâkim olduğu yönündedir. Yû-
nus’un kendini ümmî göstermesinin ise, türlü sebepleri söz konusudur. Bunlardan biri, 
Mehmet Fuat’ın da dediği gibi Yûnus Emre’nin halkla birleşme arzusudur.

Yûnus’un kendinin ümmî olduğunu dile getirmesindeki bir başka sebep de, tasavvuf-
ta zahirî ilimlerin kişiye araç olduktan sonra maksada ulaşma noktasında bir işlevinin 
kalmamasıdır. Yani medrese ilimleri Allah’a ulaşmak konusunda bir başlangıç olabilir 
ama sonuç olamaz. Kemâle ulaşmak için gerekli olan şey, yolun başından sonuna kadar, 
irfandır. Yûnus, ilim sahibi olsa da olmasa da ömrünün her safhasında ârifliği elden bı-
rakmamış bir büyük Anadolu erenidir. Abdülbâkî Gölpınarlı bu konuya şu sözlerle açık-
lık getirmiştir:

“Ümmî, yani okuma yazma bilmez oluşu hakkındaki rivayet, bazı şiirlerinde bilgiyi gerçeğe ulaş-
mak için bir vasıta saydığından, ilme ehemmiyet vermemesi, dervişlik tevazu’uyla, kendisini bir 
şey bilmez olarak tavsif etmesi ve bilgiye güvenip gururlananları taşlaması yönündedir.”

Ancak tüm bunlardan daha kuvvetli ve naif bir görüş daha vardır ki, bu da Yûnus Emre 
gibi diğer birçok ilim ehli erenin kendilerini Hazret-i Peygamber’in vasfıyla vasıflandırma 
arzusunu taşımaları ve kendilerini ümmî olmadıkları halde ümmî gibi gösterme istekle-
ridir. Konuyu Sâdık Vicdânî şöyle dile getirmektedir:

“Mefhâr-ı Mevcûdât Efendimize vasf olmak cihetiyle mazhâr-ı şeref olan ‘Ümmî’ lakabını fi-
hadd-i zât ümmî olmadıkları halde meşâyıh-ı sûfiyye içinde teberrüken tahallüs ederler olmuştur. 
Meşhur Şeyh Yûnus Emre onlardandır.”

“Kanda bulam isteyüben iy gönül seni kandasın 
Kanda vîrâne varısa vallâhi gönül andasın”

Yûnus’un hayatının her safhasında olduğu gibi seyahatleri konusunda da kesin bir vesika-
ya sahip değiliz. Ancak şiirlerinden yola çıkarak söyleyebiliriz ki, şairimiz Azerbaycan’da, 
Şam’da ve Anadolu’nun çeşitli yerlerinde bulunmuştur. Bunun en net kanıtı da aşağıda yer 
alan şiiridir ki, bugün dahi okuyanların gönül telini titretir, tabir yerindeyse burnunun 
direğini dahi sızlatır:

“ ‘Aceb şu yirde var m’ola şöyle garîb bencileyin 

Bagrı başlu gözi yaşlu şöyle garîb bencileyin

Gezdüm Urum’ıla Şam’ı yukaru illeri kamu 

Çok istedüm bulımadum şöyle garîb bencileyin



Y U N U S  E M R E 39

“Kimseler garîb olmasun hasret odına yanmasun 

Hocam kimseler olmasun şöyle garîb bencileyin

Söyler dilüm aglar gözüm garîblere göynür özüm 

Meger ki gökde yılduzum şöyle garîb bencileyin

Niçe bu derdile yanam ecel ire birgün ölem 

Meger ki sinümde bulam şöyle garîb bencileyin

Bir garîb ölmiş diyeler üç günden sonra tuyalar 

Sovuk suyıla yuyalar şöyle garîb bencileyin

Hey Emrem Yûnus bî-çâre bulunmaz derdüne çâre 

Var imdi gez şârdan şâra şöyle garîb bencileyin”

Şiirlerinde gurbet teminin yoğun bir şekilde hissedildiği Yûnus’un, vardığı illerde Tapduk 
Emre’nin mânâlarını saçmak için bulunduğunu da ayrıca belirtmek gereklidir. Çünkü 
kendisi de bunu zaten dile getirmektedir:

“Varduğumuz illere şol safâ gönüllere
Baba Tabduk ma’nîsin saçduk elhamdülillâh”

Tasavvufta seyahat etmek, yola çıkmak yahut bir dervişe yol verilmesi, onun sülûka ulaş-
ması noktasında aşması gereken bir mertebe olarak görülmektedir. Yûnus’un şiirlerinde 
zaman zaman mutlak sevgiliye kavuşmak arzusu ve kemâlâta erişmek için aşılması zaruri 
olan bu geçit vermez yollara karşı duyulan sitem de hissedilmektedir:

“Taşdın yine deli gönül sular gibi çağlar mısın 

Akdın yine kanlu yaşım yollarımı bağlar mısın

N’idem elüm ermez yâre bulınmaz derdime çâre 

Oldum ilimden âvâre beni bunda eğler misin

Yavukıldum ben yoldaşı onulmaz bağrımun başı 

Gözlerimün kanlı yaşı ırmağ olup çağlar mısın

Ben toprak oldum yoluna sen aşurı gözetirsin

Şu karşuma göğüs geren taş bağırlu dağlar mısın

Harâmî gibi yoluma arkurı inen karlı dağ

Ben yârimden ayru düştüm sen yolumu bağlar mısın

Karlı dağlarun başında salkım salkım olan bulut 

Saçın çözüp benüm içün yaşın yaşın ağlar mısın



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ40

Esridi Yûnus’un canı yoldayım illerüm kanı 

Yûnus düşte gördü seni sayru mısın sağlar mısın”

Yûnus’un ilden ile yürüyüp dost aradığını lakin ne Urum’da ne Şam’da kendi gibi bir ga-
rip bulamadığını, gurbet illerde adetâ Mecnun gibi dolaştığını, Tebriz, Sivas, Nahcüvan, 
Maraş, Şiraz gibi şehirlerden sonra Anadolu’ya geri geldiğini, Rum’da kışlayıp baharda 
memleketine geri döndüğünü net olarak bildiren bazı mısraları da mevcuttur:

“Ben yürürem ilden ile 

Dost soraram dilden dile 

Gurbetde hâlüm kim bile 

Gel gör beni ‘ışk neyledi” 

“Gezdim Urum ile Şam’ı yukarı illeri kamu
Çok istedüm bulımadum şöyle garib bencileyin”

YZ

“Gurbet ilinde yürürem dostı düşümde görürem 
Uyanup Mecnûn oluram gel gör beni ‘ışk neyledi” 

YZ

“Kayseri Tebrîz ü Sivas Nahcuvân u Maraş Şiraz 
Gönül sana Bağdad yakın ‘âlemlere dîvândasın” 

YZ

“İndük Rûm’ı kışladuk çok hayr ü şer işledük
Uş bahâr geldi girü göçdük elhamdülillâh”

Tüm bu bilgilerin ışığında şunu da ayrıca belirtmek gerekir ki, Yûnus’un bu illerin tama-
mını gerçekte gezmemiş olduğu, kendisinin buralarda mecâzî olarak bulunduğunu söyle-
miş olabileceği de muhtemeldir. Zira elimizde Yûnus’un seyahatleri ile ilgili bu şiirlerden 
başka herhangi bir vesika yoktur. Ancak Yûnus’un seyahatleriyle ilgili bilmemiz gereken 
bir şey daha var ki, o da, Hazret-i Mevlânâ gibi hacca gitmemiş olduğudur. Yûnus Emre 
de Hazret-i Mevlânâ gibi Allah evini gönül bilir:

“Dağlar aşup berye söküp ırak yere emek çeküp 
İstediğin bunda iken bu ne acep sefer dürür”

YZ

“Yûnus Emre der hoca
Gerekse var bin hacca 
Hepisinden eyüce
Bir gönüle girmekdür”

“Bir sâkîden içdük şarâb ’arşdan yüce meyhânesi 
Ol sâkînün mestleriyüz canlar onun peymânesi”



Y U N U S  E M R E 41



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ42

Yûnus Emre’nin en büyük ilham kaynaklarından olan 
dönme dolap karşısındaki tasviri.



Y U N U S  E M R E 43

Yûnus Emre’nin bir mutasavvıf şair olduğu göz önünde bulundurulduğunda tarikatı 
konusunda hayatının diğer evrelerine göre daha fazla şey söyleyebilmek mümkündür. 
Ancak hangi tarikata müntesib olduğu konusunda araştırmacılar yine de zaman zaman 
ihtilafa düşmüşlerdir.

Yûnus’un tarikatı hususunda, en fazla Mevlevîlik ve Bektâşîliğe intisab ettiği üzerine 
hemfikir olsalar da bazı araştırmacılar tarikat pîrlerini Horasan’a bağlamakta, bazıları da 
Yûnus’un Nakşî, Kâdirî ve Halvetî olduğunu ileri sürmektedirler. Kaldı ki tüm bunlarla 
birlikte Yûnus kendi tarikat şeceresini bir beytinde bizlere bildirmektedir:

“Yûnus’a Tapduğ u Saltuğ u Barak’dandur nasîb 
Çün gönülden cûş kıldı ben niçe pinhân olam”

Bu beyitten yola çıkarak Yûnus’un Tapduk Emre’ye, Tapduk’un Barak Baba’ya, Barak Ba-
ba’nın da Sarı Saltuk’a müntesib olduğu sonucu çıkmaktadır. Ancak ne yazık ki kay-
naklarda hem Barak Baba hem de Sarı Saltık ile ilgili gerek kimlikleri gerekse tarikatları 
hakkında yeterince malumat bulunmamaktadır.

Birçok kaynak Yûnus Emre’nin Hacı Bektâş-ı Velî’ye bağlandığını ve dolayısıyla Bektaşî 
olabileceğini zikretmektedir. Bazı kaynaklar da Hacı Bektâş-ı Velî’nin Ahmed Yesevî ile 
olan münasebeti neticesinde Yûnus’u Yesevî olarak nitelendirmiştir. Yûnus Emre ise şi-
irlerinde doğrudan Hacı Bektâş’tan söz etmemektedir. Ancak Vilayetnâne’de Yûnus’un 
mürşidi Tapduk Emre’nin Hacı Bektâş-ı Velî’nin halifesi olduğu belirtilmektedir. Hatta 
bu eserde geçen bilgiye göre Yûnus önce Hacı Bektâş’a gitmiş, ardından Tapduk Emre’ye 
giderek onun kapısında kemâl bulmuştur.

Diğer taraftan kaynaklardaki malumat eksikliğinden de yola çıkarak, Yûnus’un bağlı bu-
lunduğu, Sarı Saltuk’a uzanan bu silsilenin bir tarikat haline gelmemiş olabileceği ihtima-
li üzerinde de durulmalıdır. Yine de hülâsâ olarak önemle ve özellikle belirtmek gerekir 
ki, Yûnus’un tarikatı konusunda çokça dile getirilen, onun dinler ve tarikatlar üstü bir kişi 
olduğu tezi, kesinlikle geçersizdir. Zira Yûnus her şeyden önce bir İslâm mutasavvıfıdır 
ve bu gelenekteki her kâmil kişi gibi o da bir tasavvuf mektebinde yetişmiştir. Yûnus’a 
atfedilen bu yersiz ve geçersiz kanı, tasavvuftaki tüm makamları tekmil etmiş bir kişi için 
dahi söylenmesi mümkün olmayan bir sözdür.

Buğday mı Himmet mi?
Menkıbe odur ki, Yûnus Emre’yi fakir ve sıradan hayatından alıp ona yeni ve sonsuz bir 
deryanın kapılarını açan olay, kendisinin Hacı Bektâş’ın eşiğine gitmesiyle başlamıştı. 
Menkıbeye göre, Hacı Bektâş, Horasan’dan çıkarak Diyâr-ı Rum’a gelip yerleşmiş ve bu-
rada veliliği, kerametleri ile ün salmıştı. Dört bir taraftan Hacı Bektâş’ın kapısına fakir 
kimseler gelir ve hiçbiri buradan boş çıkmaz, hepsi nasibini alıp giderdi. Zamanla da Hacı 
Bektâş’ın etrafında mürit ve muhibler büyük aşk meclisleri kurmaya başlamıştı.

Aynı dönemde Sivrihisar yakınlarında Sarıköy denilen yerde, Yûnus-nâm bir fakir çiftçi 
vardı. Bir zaman Sarıköy’de kıtlık baş gösterdi ve zaten fakir olan Yûnus o yılki hasatın-
dan ailesine, çocuklarına bakacak hiçbir nesne alamadı. Yûnus, Hacı Bektâş’ın kapısın-
dan hiç kimsenin boş dönmediğini işitince yola revân oldu. Boş giden boş döner, diye 
düşünmüş ve dağdan alıç toplayıp dergâha ikrâm etmek üzere öküzüne yüklemişti.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ44

Karacahöyük’e varınca Hacı Bektâş’ın huzuruna çıktı ve,

“Ben fakir bir kimseyim, bu yıl da ekinimden bir nesne alamadım. Bu yemişi kabul edip karşılı-
ğında buğday verirseniz, biz de aşkınıza yiyip geçinelim” dedi.

Hünkâr Hacı Bektâş emretti ve abdallar alıcı paylaşıp yediler. Yûnus da birkaç gün Hacı 
Bektâş’ın kapısında eğleşti. Gidecek olduğundaysa Hünkâr’a haber ilettiler ve o da,

“Sorun bakalım ne ister; buğday mı himmet mi?” dedi. Yûnus geri dönmek için acele ediyor-
du. Buğday istedi. Bunun üzerine Hacı Bektâş tekrar sual etti,

“Buğday gerekse verelim, fakat nefes gerekse alıcının her tanesine iki nefes verelim.”

Yûnus buğday istiyordu, ne dedilerse razı edemediler,

“Nefes neme gerek” dedi. Bunun üzerine Hacı Bektâş-ı Velî tekrar,

“Buğday gerekse verelim, fakat nefes gerekse getirdiği alıcının her çekirdeği başına on nefes vere-
lim”

buyurdu. Ancak Yûnus tekrar,

“Ben nefesi neyleyim. Ehl-i ‘ıyâlim var” diyerek buğdayı isteyince Hünkâr emretti ve buğdayı 
ona verdiler; Yûnus da dergâhtan ayrıldı. Ancak biraz yürüdükten sonra ne büyük bir 
hata işlediğini fark ederek bin pişman dergâha geri döndü.

“Erenler” dedi, “bana himmet ettikleri nasibi versinler buğday gerekmez.”

Fakat Hünkâr,

“O iş, şimdiden sonra olmaz. Biz o kilidin anahtarını Tapduk Emre’ye verdik, var nasibini ondan 
al” buyurdu. Abdallar bu sözü Yûnus’a ilettiler ve Yûnus “Tapduk” deyip düştü yollara...

“Tapduk’un tapusında kul olduk kapusında”
Tapduk Emre Hazretleri hakkında bildiklerimize gelince, bu konuda kaynaklarda Yûnus 
Emre’den daha az bilgi bulunmakta, hatta malumatımız Yûnus’tan bahsedilirken Tapduk 
Emre’den de bilvesile bahsedildiği kadarı iledir. Bu konudaki en eski kaynaklardan biri 
olan Hacı Bektâş-ı Velî’nin Vilâyetnâme adlı eserinde Tapduk’un Hacı Bektâş’a bende 
oluşundan şu menkıbe ile bahsedilir:

“Rum erenleri Hacı Bektâş-ı Velî’ye gidecekleri vakit, Emre’ye haydi, dediler, sen de bizimle gel. 
Emre çok kuvvetli erdi. Dost dîvânında bütün erenlere nasip üleştirilirken Hacı Bektâş adlı bir er 
görmedik, dedi ve Hacı Bektâş’a gitmedi. Erenler, Hacı Bektâş’a Emre’nin sözünü haber verdiler. 
Hünkâr Hacı Bektâş, Sulucakarahöyük’te, Kadıncık Ana’nın evinde yerleşince her taraftan mu-
hib, mürit ıhtırılmaya başlandı. Hünkâr, Sarı İsmail’i gönderip Emre’yi çağırttı. Emre yanına 
gelince Hacı Bektâş ona, siz dost dîvânında nasip üleştirilirken Hacı Bektâş adlı kimse görmedik 
demişsiniz, peki o nasip üleştiren elin bir nişanesi vardır, bilir misiniz, dedi. Buna karşılık Emre, 
o dîvânda yeşil bir perde var idi, perdenin ardından bir el çıktı ve bize nasip üleştirdi. Elin avu-



Y U N U S  E M R E 45

cundaysa yeşil, latif bir ben var idi, dedi. Bunun üzerine Hacı Bektâş elini açarak Emre’ye avcunu 
gösterdi. Hacı Bektâş’ın avcundaki yeşil beni gören Emre üç kere art arda “Tapduk Hünkârım” 
dedi ve adı “Tapduk Emre” kaldı. Emre, başındaki tâcı çıkarıp Hacı Bektâş’a teslim etti, Hünkâr 
Hacı Bektâş da tâcı tekbirleyip Emre’ye tekrar giydirdi ve o da izin alıp makamına geri döndü.”

Kaynaklarda ne yazık ki, Tapduk Emre’nin doğup yaşadığı yer, vefat tarihi gibi konular-
da hiçbir bilgi bulunmamakta, yalnızca XIII. yüzyıl sonlarında vefat etmiş olabileceği 
tahmin edilmektedir. Ancak kabri Sakarya nehrine yakın, Mihalıççık civarında, Emre 
köyünde bulunmaktadır.

Hatta birtakım kaynaklar hakikatte Tapduk Emre adında birinin yaşayıp yaşamadığı ko-
nusunun bile kesin olmadığından bahsetmekle birlikte, hem Vilâyetnâme’de geçen men-
kıbe hem de Yûnus’un onun dergâhında piştiğini belirten sözlerinden yola çıkarak böyle 
bir fikrin geçerli olamayacağını söylemek gereklidir. Zira Yûnus Emre aşağıdaki beytinde 
açık olarak Tapduk’un dergâhında yetiştiğini dile getirmektedir:

“Tapduk’un tapusında kul olduk kapusında 
Yûnus miskin çiğ idük pişdük elhamdülillâh”

“Buraya eğri odun bile giremez”
Rivayete göre Yûnus Emre Hacı Bektâş’tan aldığı işaret üzere, yola revân oldu ve tam kırk 
yıl kapısında hizmet edeceği Tapduk’a ulaşıp, Hünkâr’ın selamını iletip, başından geçen-
leri bir bir anlattı. Yûnus’un hali kendisine zaten malum olan Tapduk Emre, sözü bitince,

“Safa geldin, kademler getirdin. Hâlin bize malum oldu. Hizmet et, emek geçir, nasibini al” bu-
yurdu. Yûnus ise bu dakikadan sonra artık himmete ulaşma yolunun tam bir teslimiyet 
ve hizmetten geçtiğinin idrakindeydi,

“Erenler” dedi, “Ne hizmete koşarsanız kabulüm.”

Tapduk’un dergâhı ormana yakın bir yerdeydi; Yûnus’u tekkeye ormandan odun getirme 
hizmetine koştu.

Yûnus biliyordu ki, himmete giden yol hizmetten geçer. Nefsini kırmak, mürşidine bağ-
lılığını ortaya koymak adına bu iş onun için bir imtihan değil bir fırsattı. Zira Yûnus 
hizmetinde gizli olan hikmetleri kavramış olacak ki, ormandan tekkeye ne yaş ne de eğri 
odun getirdi. Yûnus için bu hizmet aynı zamanda bütünüyle bir olgunlaşma sebebi de 
teşkil ediyordu. Dağda önce kendiyle ve Hak’la baş başa kalma imkanı buldu. Tabiatta 
gördüğü her varlık üzerine derin tefekkürlere erişti, her birinde gizli olan âyetleri bir bir 
keşfetmeye başladı.

Yûnus’un Tapduk Emre’nin kapısında odunculuk yaparken başından geçenlerle ilgili kay-
naklar gerçeği yansıtan onlarca menkıbe kaydetmiştir:

“Bir gün Tapduk Emre müritlerine, dağa çıkarak en güzel çiçeklerden birer demet yapmalarını 
emreder. Kendisine en güzel buketi getirene bir de armağan verecektir. Dervişlerin hepsi büyük 
bir gayretle en güzel çiçeklerden birer demet yapar ve bu birbirinden güzel demetleri Tapduk’a su-
nar. Yûnus ise dağdan en son dönen derviştir. Akşamüstü olduğunda dergâhın kapısından elinde 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ46

bir tek papatya ile girer. Tapduk’un Yûnus’a karşı olan muhabbetini bilen bazı dervişler içten içe 
hasetle, ‘Şuna bakın hele, bula bula bir tek papatya bulup getirmiş’ demekte gecikmezler. Tapduk 
olayın hikmetini sual edince Yûnus, ‘Şeyhim’ der, ‘Kırları dolaştım, hangi çiçeğe varsam Allah’ı 
zikreder buldum. Hiçbirini koparamadım. Akşama doğru bir papatya bana seslendi: Gel derviş 
Yûnus, benim kellemi kopar, ben bugün Rabbimi zikirden gâfil oldum. Ölmek bana haktır, beni 
götür şeyhine. Ben de size onu getirdim.”

Diğer taraftan Yûnus’un “Oduncu Yûnus” olmasının da odun ve ateş sembolleri üzerin-
den başka bir sır perdesini araladığını ve son derece mânidâr bir durum teşkil ettiğini 
de kaynaklar zikretmektedir. Yûnus Emre ormana her gittiğinde düzgün odunları seçer, 
düzgün odun bulamazsa da eğrileri yontup düzleştirir ve dergâhtan içeri asla eğri odun 
sokmazdı. Menkıbeye göre:

“Fedâkâr derviş tam kırk yıl bu hizmette bulundu. Odunu sırtına vurup getirirdi. Ama 
yaşını ve eğrisini kesmezdi. Şeyhi Tapduk da Yûnus’u severdi. Ancak bu durum tekkedeki 
diğer dervişlere ağır geldi, Yûnus’un şeyhin kızını sevdiğini, bu yüzden tekkeye bu kadar 
titizlikle hizmet ettiğini düşünmeye başladılar. Bu söz zamanla Tapduk’un da kulağına 
gitti lakin Tapduk, Yûnus’un halini biliyordu. Yine de ona, ‘Yûnus Can, dağda hiç eğri 
odun yok mu ki hep düzgün odunlar getirirsin’ diye sordu. Yûnus’un şeyhine cevâbı ise 
şöyle oldu:

‘Şeyhim, burası öyle bir Hak ve doğruluk kapısı ki, buraya değil eğri adam, eğri odun bile gire-
mez.’

Tapduk’un bu sorusu, Yûnus’un da bu cevabı elbet diğer dervişlerin içlerini kemiren 
kötülüğü ve şüpheleri gidermek içindi ama yetmedi. Tapduk ise, Yûnus’un halini zaten 
biliyordu, onların sözlerinden şüphelenmemişti. Ancak diğer canlar yalancı olmasınlar, 
utanmasınlar diye kızını Yûnus’a vermek istedi. Yûnus ise, ‘Ben bu devlete layık değilim’ 
dedi ve ömrünün sonuna dek şeyhinin kızına hiç dokunmadı.

Tapduk’un kızı öyle billur sesliydi ki, Kur’ân okuduğunda akan sular dahi durur onu 
dinlerdi. İşte Yûnus’un da şairliği ve söylediği her söz bu nefesin bereketiyle olmuştur:

‘Yûnus Emrem oldı fakiyr ecel ensesine dokur 
Gönül kitâbından okur eline kalem almadı’”

Aşk söyletir, dert inletir
Tasavvufta tarikatların, derviş olacak kişinin karakterine ve yeteneklerine göre eğitim 
veren kurumlar olduğu âşikârdır. Bir tekkeye derviş olan her kişinin zaafları, yetenekleri, 
alışkanlıkları doğrultusunda nefsini eğitecek hizmetlere koşulması, seyr-i sülûkunu ta-
mamlayarak vahdete ulaşması yolunda ona yol gösterecek tarikatların sayısının çokluğu 
da, insanların ruhsal yapılarının birbirinden farklı olmalarından ötürüdür. Hatta bu ko-
nuda bir kişinin hayatının farklı dönemlerinde farklı yöntem ve kişiler tarafından irşad 
edilmesi gerekebileceğini bile söyleyebiliriz. Tarikatların sayıca fazlalığının sebepleri ara-
sında bunu da özellikle belirtmekte fayda vardır.

Yûnus için de durum bir nevi böyle olmuştur. Hacı Bektâş’ın kapısına gidip tekrar tekrar 
nefes yerine buğday talep etmesi onun nasibini arayacağı adresi değiştirmiş ve, “Senin 



Y U N U S  E M R E 47



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ48

Yûnus menâkıplarında Tapduk Emre’nin, dervişlerinden 
en güzel çiçek  demetini toplamalarını istemesi üzerine, 
Yûnus’un tek bir papatya ile dergâha dönüşünün tasviri.



Y U N U S  E M R E 49

kilidinin anahtarı artık Tapduk Emre’dedir” buyuran Hünkâr Hacı Bektâş, Yûnus’u Tapduk’a 
göndermiştir. Yûnus bu tarihten sonra artık kırk yıl boyunca Tapduk’un kapısında hiz-
met etmekte, sülûkunu tamamlayacak eğitimleri bir bir geçmektedir. Yûnus’un bu kapı-
daki sadakati o derecedir ki, odun taşımaktan çok defa sırtı kabarıp yara olur da bunu 
değil bir kimseye açmak zahmetten bile saymaz.

Diğer taraftan Yûnus’un derviş olmadan önce de kendisinde var olan şairlik kabiliyeti ve 
estetik düzeyi şeyhine malumdur. İşte menkıbelerde geçen “kilidin açılması” ifadesi de bir 
zaviyesiyle bu noktaya dayanmaktadır. Yûnus’un dilinin açılması, bülbüller gibi şakımaya 
başlaması Vilâyetnâme’deki menkıbede şöyledir:

“Günlerden bir gün Anadolu erenleri dergâha geldiler ve meclis kuruldu. Mecliste Yûnus-ı Gû-
yende adında tanınmış bir hânende de var idi ve Bizim Yûnus da oradaydı. Tapduk Emre coşup 
Gûyende’ye ‘Yûnus söyle’ buyurdu. Tapduk’un bunu birkaç kez tekrarlamasına rağmen Gûyende 
cezbe halinde olduğundan işitmedi. Tapduk bu sefer Bizim Yûnus’a seslendi, ‘Yûnus vakit tamam 
oldu, o hazinenin kilidini açtık. Nasibini alıverdin. Hacı Bektâş-ı Velî’nin sözü yerine geldi. Dur-
ma söyle.’ Bu sözün üzerine Yûnus’un dili açıldı, gözlerinden ve gönlünden perde kalktı. Şevk 
denizine düştü. Ağzını açıp inci ve cevahir saçtı. İlâhî hakikatlerin sırlarından, inceliklerinden 
öyle bir sohbet eyledi ki, dinleyenler hayran kaldı. Sonraki ne söylediyse hepsini kaleme aldılar, 
muteber bir dîvân oldu.”

Yûnus elbette tekkeye derviş olmadan önce de şiirler söylemekteydi. Ama bu durum der-
vişlik yoluna girince diğer bütün hasletleri gibi görülmez oldu. Ayrıca Yûnus’a şiir söyle-
mekte ilham olan kaynak da artık Rabbânî bir kaynak olduğu için, bir menbadan çıkan 
şifalı sular gibi Yûnus’un sözleri de dertli gönüllere şifa olmuş; dahası, kendi diliyle “Gönül 
Çalab’un tahtı”, “Nazargâh-ı Kibriyâ” olmuştur. Nitekim Hadis-i Şerîf ’te bu konuda,

“Allah kulunu sever; sevdiği bir kişinin gören gözü, işiten kulağı, tutan eli, yürüyen ayağı olur.”

buyrulmaktadır. Hazret-i Yûnus da bu kemâl mertebesine eriştiğinde gönlünden şu sözler 
dökülmüştür:

“Sensin bu gözümde gören sensin dilimde söyleyen 
Sensin beni var eyleyen sensin hemin öndin sona”

YZ

“Sen kim didün yâ Rab bana ben yakınam senden sana 
Çün yakınsın benden bana görklü yüzün göster bana”

Yûnus’un şairliğe başlaması üzerine kaynaklarda zikredilen bir menkıbe de şudur ki, 
meselenin bir başka ve aynı zamanda folklorik de sayılabilecek yönünü teşkil etmektedir:

“Tapduk Emre bir gün Yûnus’a aşk şarabı sunar ve ondan bunu insan ayağının değmeyeceği bir 
yere koymasını ister. Bizim Yûnus bu söz üzerine kadehi nereye koyacağını günlerce düşünür; 
dağları, taşları gezerek şeyhinden aldığı bu kıymetli emaneti koyacak yüksek bir yer arar durur. 
Sonunda insan ayağı değmeyecek hiçbir yer bulamayınca şeyhinin sözünü ettiği bu yerin midesi 
olacağına karar kılar ve dizleri üzerine çökerek şeyhinin verdiği aşk şarabını içer; içer içmez de 
mest olur, şiirler söylemeye başlar.”

“Ben yürürem ilden ile dost soraram dilden dile 
Gurbetde hâlüm kim bile gel gör beni aşk neyledi”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ50

Bir dervişin sülûkunu tamamlayıp vahdete erişmesi noktasında hizmetten sonra tamam-
laması gereken önemli bir aşama da gurbettir. Gurbete çıkarılan bir dervişin, bu seyaha-
tinde türlü maksatlar olabilir. Bunlar içerisinde bir tarikat mensubunun yolunun erkânı 
üzerine aldığı dersleri tamamlamak için o yolun yahut bir başka tasavvuf yolunun bü-
yüklerinin yanına gönderilmesi ve burada farklı tecrübeler ve imtihanlardan geçirilmesi; 
şeyhin, bir dervişinin seyri üzere bir günaha yahut hataya düşme tehlikesi görmesi; tebliğ 
ve irşad; irşadı tamamlamak ve ibret almak üzere Kabe’yi ve Hazret-i Peygamber’in kabri-
ni ziyaret gibi birçok sebep sıralanabilir.

Tasavvufta yolculuğun bir başka seyri de vardır ki, bu, bedenin değil ruhun yolculuğudur 
ve asıl olan budur. Âlemler ve zamanlar arası yapılan bu seyahat dünyevî hazlardan ahire-
te dair olan hazlara, ölüm korkusundan ölünce sevgiliye ulaşma coşkusuna, beşerî aşktan 
ilâhî aşka, ilimden irfana ulaşmak gibi birçok şekilde gerçekleşebilir. Âşık Yûnus’un de 
gerek şiirlerinden yola çıkarak gerekse menkıbevî hayat hikayesini incelediğimizde hem 
maddî hem de kalbî birçok yolculuğunun bulunduğuna kani olmaktayız. Bu konudaki 
menkıbelerden yola çıkarak Yûnus’un asıl büyük yolculuğunun kıtlık sebebiyle ekininden 
bir nesne alamaması üzerine dağ taş aşarak, adını duyduğu Hünkâr Hacı Bektâş-ı Velî 
diyarına olduğunu ve malum sebep üzerine de Tapduk’un kapısına vardığını biliyoruz. 
Fakat Yûnus’un yolculuğu tabii ki bu eşiğe adım atmakla sona ermez ve hem maddî hem 
kalbî asıl seyahatleri bundan sonra başlar.

Menkıbe odur ki, “Yûnus, Tapduk Emre’nin tapusunda tam otuz sene hizmet ettikten sonra 
bir gün şeyhiyle aralarında geçen bir dargınlık neticesinde kendini yollara vurur. Uzun yıllar 
muhtelif yerlerde gezer; gezer gezmesine ama gönlü elbet şeyhindedir. Bir gün bir mağarada yedi 
kişiye rastlar, onlarla ahbap olur. Meclise her gece onlardan birisinin duasıyla bir sofra gelir. Sıra 
Yûnus’a geldiğinde, o da dua eder ama o gece Yûnus’un duasıyla ortaya iki sofra yemek gelir. 
Arkadaşları bu olayın hikmetini merak ederler ve Yûnus’a kimin için dua ettiğini sorarlar. Yûnus 
ise önce onların kim için dua ettiklerini öğrenmek ister. Arkadaşlarından ‘Biz Tapduk Emre’nin 
kapısında otuz sene hizmet eden erin hürmetine dua ettik’ cevabını alınca Yûnus yaptığı hatayı 
idrak ederek bu sefer şeyhinden af dilemek üzere tekrar düşer dergâhın yollarına...”

Âsâ nereye düşerse...
Menkıbeye göre,

“Yûnus, dağda karşılaştığı dervişlerden Hak katındaki mertebesini öğrenmiş ve Tapduk’tan af 
dilemek üzere geri dönmüştür. Tapduk Emre ise, onu affetmiş ancak artık yanında bulunmasına 
müsaade etmemiştir: ‘Mertebeni öğrendin, artık burada duramazsın. Çünkü bir postta iki aslan 
oturmaz, buradan gidecek ve halkı irşad edeceksin. Âsâmı attığım yere gider, orada ruhunu teslim 
edersin.’ Bu sözün üzerine Tapduk Emre Hazretleri âsâsını atmış ve Yûnus’a yol vermiştir. Yûnus 
ise bu âsâyı tam beş yıl diyar diyar gezip aramış ve sonunda kendi köyü olan Sarıköy’de bulmuş 
ve orada Hakk’a kavuşmuştur.”

Yûnus Emre’nin gerek Tapduk’a dargınlığından sonra gerekse âsâyı aramak uğruna ama 
en çok da halkı irşad uğruna hangi diyarları gezmiş olduğunu ise, şiirlerinden öğrenmek-
teyiz:

“Gönül sana Bağdat yakın 
Âlemlere dîvânesin”



Y U N U S  E M R E 51



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ52

Yûnus’un dağdaki dervişlerle birlikte yemek yemek için dua 
etmesi üzerine ortaya bir değil iki sofra inmesinin tasviri.



Y U N U S  E M R E 53

YZ

“Vardığımız illere
Şol safâ gönüllere 
Halka Tapduk ma’nîsin 
Saçtık elhamdülilâh”

Diğer taraftan Yûnus’un,

“Mevlânâ Hudâvendigâr bize nazar kıldı 
Onun görklü nazarı gönlümüz aynasıdır”

“Mevlânâ meclisinde saz ile işret oldu 
Ârif mânâya daldı çün biledir feriştah”

mısraları da Konya’ya gitmiş ve Hazret-i Mevlânâ ile görüşmüş olduğunun işaretlerinden-
dir. Kaldı ki, Mevlevî kaynakları da Yûnus’a ilgisiz kalamamıştır. Öte yandan Yûnus’un, 
Hazret-i Mevlânâ ile görüşmüş ve onun semâ meclislerinde bulunmuş olmasını bir inti-
sab olarak, yani Yûnus’u bir Mevlevî olarak görmek de yerinde bir tutum değildir. Gerek 
Yûnus’un şiirleri, gerek Mevlevî kaynaklarındaki bilgilerin dışında dilden dile aktarılmış 
şu menkıbe de bizlere bu iki mânâ erinin arasındaki yakınlığı ve manevî münasebeti 
göstermektedir:

“Yûnus bir gün Mevlânâ’ya ‘Mesnevî’yi sen mi yazdın?’ der. ‘Evet’ der Hazret-i Mevlânâ. Bu 
cevabın üzerine Yûnus ‘Uzun yazmışsın’ der, ‘Ben olsam şöyle derdim;

Ete kemiğe büründüm, 
Yûnus diye göründüm’”

Ayrıca,

“Allah evi ziyarettir ben anda varmak isterim 
Muhammed’in güzel nûrun gözümle görmek isterim” 

YZ

“Hak müyesser etse varsam güzel Ka’betullâh sana 
Bakuben hayrânın olsam güzel Ka’betullâh sana”

dizeleri de Yûnus’un âlimler tarafından gerçekleştirememiş olduğu söylenen bir hac yol-
culuğunun da özlemini çektiğini bizlere göstermektedir. Tasavvuf yoluna gönül vermiş 
her ehl-i irfân gibi Bizim Yûnus için de dünya fani bir âlemdir ve asıl seyahat manevî 
boyutta olandır:

“Harâmî gibi yoluma
Arkuri inen karlı dağ
Ben yârimden ayrı düştüm
Sen yolumu bağlar mısın”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ54

“N’idem elim irmez yâre
Bulunmaz derdime çâre
Oldum ilimden âvâre
Beni bunda eğler misin”

YZ

“Bilin ki dünyâ fânidir
Dünyayı terk itse gönül”

YZ

“İşbu vücûd şehrine her dem giresim gelir 
İçindeki sultânın yüzünü göresim gelir”

YZ

“Ne yüriyem ne hod aram
Ne uzak sefere varam
Çünkü dostu bunda buldum
Ayruk neye seferim var”

YZ

“Adım adım ileri
Beş âlemdem içerü
On sekiz bin hicabı
Geçtim bir dağ içinde

Yetmiş bin hicab geçtim 
Gizli perdeler açtım
Ol dost ile buluştum 
Gördüm bir dağ içinde”

“Gider imiş bunda gelen dünya işi cümle yalan 
Ağlar ömrün yavı kılan ah n’ideyim ömrüm seni”

Yûnus Emre mecâzen şeyhinin âsâsını bulmak maksadıyla, hakikatte halkı irşad göreviyle 
yıllarca diyar diyar, köşe bucak gezmiştir. Her gönle ulaşma arzusu içinde yürümüş, ula-
şamadıklarına da ulaştıkları ulaşmış; her kararmış kalbi aydınlatmıştır. Bu süre içerisin-
de Anadolu topraklarındaki kargaşa da tıpkı Yûnus’un gönlü gibi sükûnet bulmuş, huzura 
ermiştir. Yûnus’un da coşkunluğun yerini sükûnete bırakmış kalbi, yavaş yavaş bu dün-
yadan ayrılma vaktinin geldiğini haber vermektedir. Yolculuğa başlamış olduğu noktaya, 
Sarıköy’e gelmeyi kafasına koymuştur. Şeyhi Tapduk Emre’nin âsâsı ise, çoktan buraya 
düşmüştür bile. Yûnus ömrünün sonuna doğru doğduğu köy olan Sarıköy’e gelmiş, Tap-
duk’un âsâsını burada bulmuş ve ruhunu teslim ederek âlem-i bekâya göçmüştür. Mezarı 
dahi her ne kadar âşıkların gönüllerinde yer etmişse de Sarıköy’de bulunmaktadır.

Birkaç beytinde uzun müddet yaşadığını ve yaşlandığını belirttiğine tanık olduğumuz 
Yûnus, kendisini “Şâirler Kocası” veya “Bir Âşık Koca” olarak tanımlar:



Y U N U S  E M R E 55

“Niçeler eydür Yûnus’a çün kocaldun ‘ışkı kogıl 
Rûzigâr uğramaz ‘ışka ‘ışkun ne ay u yılı var”

“Niçeler eydür Yûnus’a kim kocaldun ‘ışkı kogıl 
Bu ‘ışk bize yinile geldi henüz dahı turvandadur” 

YZ

“Miskîn gönül ‘ışk elinden iki büküldi vücûdı 
Tevbe kapusından sundum ana imân tayağını”

Yûnus Emre’nin vefat tarihine gelince, bu konuda kaynaklarda birçok değişik görüş bu-
lunmaktadır. Birtakım araştırmacılar Yûnus’un, Risâletü’n-Nushiyye’sinin sonuna koy-
duğu,

“Tarih dahı yidi yüz yidi idi 
Yûnus cânı bu yolda kodı idi”

beytine dayanarak vefat tarihinin H. 707 (M. 1307) olduğunu savunmaktadır. Diğer bir-
takım kaynaklar ise, bu beytin Yûnus’un kâmil dönemini işaret ettiğini iddia ederler. 
Ayrıca Beyazıt Kütüphanesinde bulunan ve daha evvel de adından bahsettiğimiz belgeye 
göre Yûnus Emre H.720 (M. 1320) yılında 82 yaşında vefat etmiştir.

“Vefât-ı Yûnus Emre 
Müddet-i Ömr 82 
Sene 720”

Bir Molla Kâsım gelir...
Rivayetlerde nakledildiği üzere Anadolu’da Molla Kâsım adında, zâhirî ilimlerde kendini 
oldukça geliştirmiş bir İslâm âlimi yaşamıştır. Şam, Isfahan, Konya medreselerinde ilim 
tahsil eden Molla Kâsım, fıkıh ve hadis ilmiyle de meşgul olmuştur. Molla Kâsım, sahip 
olduğu şer’î ilmin de etkisiyle, XIV. yüzyıl başlarında Anadolu’da gittikçe yoğunlaşan 
tasavvuf etkisine ve tarikatlara karşı menfî bir duruş sergilemiş ve bu tarikatları, İslâm 
şeriatına ve Kur’ân’ın hükümlerine aykırı davranışlar sergilemekle suçlamıştır.

Menkıbeye göre, “Bizim Yûnus da cezbesine kapıldığı aşk ile tam üç bin şiir söylemiş ve bu şiirler 
bir dîvân halini almıştır. Molla Kâsım yağmurlu bir günde Konya’ya yaptığı bir seyahati sırasın-
da, rastladığı meczup bir derviş eline bir tomar kâğıt tutuşturup gözden kaybolur. Molla, Sakarya 
Suyu kenarında verdiği bir mola esnasında meczubun eline tutuşturduğu kâğıtları merak ederek 
okumaya başlar. Gözüne ilk çarpan şey, dervişin şiddetli yağmur altında kendisine vermiş olduğu 
bu kâğıt tomarının bir damla bile ıslanmamış olmasıdır. Hepsi şiirlerden müteşekkil olan bu kâğıt 
tomarının ilk sayfasında ‘Hâzâ Dîvân-ı Dervîş Yûnus’ yazmaktadır. Molla Kâsım bu güne dek 
Yûnus Emre’yi tanımamaktadır ancak şiirlerini okudukça da onun diğerleri gibi ‘İslâm şeriatına 
aykırı zırvalar söyleyen’ sûfîler olduğuna kânî olur. Molla Kâsım, Yûnus’un şiirlerini okudukça 
sinirlenmekte ve öfkesinden şiirlerin bazılarını suya bazılarını da ateşe atmaktadır. Bir müddet 
sonra ise, kendisini can evinden vuran ve pişmanlık içinde secdeye götüren dizelere rastlar:



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ56

‘Ben dervişim diyene 
Bir ün edesim gelir 
Tanıyuban şimdiden 
Varıp yetesim gelir

Sır’at kıldan incedir 
Kılıçtan keskincedir 
Varıp onun üstüne 
Evler yapasım gelir

Derviş Yûnus bu sözü 
Eğri büğrü söyleme 
Seni sîgaya çeker
Bir Molla Kâsım gelir’

Molla Kâsım kağıt tomarını elinden atıp gözyaşları içerisinde secdeye kapanır ve o güne 
kadar tarikat ehline hor baktığı için, en çok da şiirlerin çoğunu ateşe ve suya attığı için 
tövbe eder, pişmanlık içinde ağlar. Zira Molla Kâsım Yûnus’un iki bin kadar şiiri yok 
etmiş, geriye kala kala yalnızca bin tane şiir kalmıştır. Gün batımına yakın ağlamaktan 
yorulmuş bir şekilde halsiz düşerek uyku ile uyanıklık arası bir halde iken bir nida işitir:

‘Üzülme Molla!.. Onun şiirlerinin bini yerdeki mahlûk içindir. Allah binini suda balıklar, binini de 
gökte melekler okusun istedi!’”

Yûnus Emre’nin medfun olduğu yer ile ilgili de ne yazık ki, çok fazla ihtilaf bulunmakta-
dır. Zira birçok beldede Yûnus Emre’nin makamlarının varlığını söylemek mümkündür. 
Bunun bir sebebi olarak da Yûnus Emre’nin “Bizim Yûnus” olarak bilinmesi, hayatının 
bir destan halini alması neticesinde halkın ona sahip çıkmış olduğunu ve Yûnus’u bağrı-
na bastığını söyleyebiliriz. Ayrıca bu hususta şunu da özellikle belirtmekte fayda var ki, 
Yûnus’un makamı bilinmiş olsa dahi yine Anadolu’nun muhtelif yerlerinde ona atfedilen 
yeni kabirler ortaya çıkardı. Zira İslâm medeniyetinde Yûnus gibi vefat ettiği yer belli 
olmayanların yanında belli olanların ve kabri kesin olarak bilinen zâtların da çeşitli yer-
lerde medfen ve makamları bulunmakta idi.

Yûnus’un hakikî mezarı olduğu iddia edilen kabirler, yalnızca Sivrihisar (Sarıköy), Kara-
man ve Ortaköy’de bulunan makamlar üzerinde kuvvetlenebilmiştir. Bursa’da bulunan 
merkadde ise, Âşık Yûnus adında başka birinin yattığı fikri daha kuvvetlidir. Bunların 
yanında şairin Kula, Erzurum, Keçiborlu, Aksaray, Sandıklı, Ünye, Sivas, Kırşehir, Çay-
köy başta olmak üzere on beş yerde mezarı veya makamı bulunmaktadır. Ayrıca Azerbay-
can’ın Gâh bölgesinde Oncalı köyü Oğuz mezarlığında ve Üsküp’te de Yûnus’a ait olduğu 
söylenen mezarlar mevcuttur.

“Bir yerde doğup bes niye min yerde mezarı? 
Her gün kazılır çünkü gönüllerde mezarı. 
-Otlarda, çiçeklerde ve gönüllerde mezarı-”

Bahtiyar Vahapzâde



Y U N U S  E M R E 57



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ58

Yûnus sözü âlimden
Zinhâr olma zâlimden
Korkadurun ölümden
Cümle doğan ölmüşdür



Y U N U S  E M R E 59

YÛNUS EMRE’YE KADAR 
ANADOLU’DAKİ SOSYAL 
ÇEVRE VE SANAT ANLAYIŞI



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ60



Y U N U S  E M R E 61

“Yûnus sen bunda meydân isteme
Meydân içinde merdâneler var” 
Hat: Rümeysa Havranlıoğlu



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ62

Anadolu’da Türkler...

Anadolu’da kurulan ilk Türk devletleri olan Saltuklar, Mengüçler ve Danişmend-
lileri, Melik Şâh zamanında Anadolu Selçukluları, Berkiyaruk zamanında Ahlat 
şahları takip etmiş ve bütün bu Türk devletleri arasında en güçlü ve sürekliliği 
olan ve Anadolu’nun Türkleşmesine en çok hizmet edenler, Anadolu Selçuklu-

ları olmuştur.

Anadolu Selçuklu Devleti’nin ise, her yönüyle en yüksek devri sayabileceğimiz dönem, I. 
Alâeddin Keykûbat dönemidir. Selçuklulara tâbî birtakım küçük imaretlerin hepsi itaat 
etmeye ve boyun eğmeye mecbur olmuş ancak aynı dönemde doğudan bir karabasan gibi 
yaklaşan Moğol istilası karşısında gerek devlet otoritesi gerekse askeri otorite ciddi hasara 
uğramıştı. Ancak Sultan, tüm bu iç ve dış talihsizlikleri siyasi başarılarla atlatmayı büyük 
ölçüde başarmış ve Anadolu Türklerinin müreffeh hayatının devam etmesini sağlamıştır. 
Konya, Sivas, Erzincan gibi büyük medeniyet merkezleri etrafına sağlam surlar çekilmiş, 
Anadolu’nun hemen her tarafına ise camiler, türbeler, medreseler, hanlar, kervansaraylar 
yapılmıştı. Alâeddin Keykûbat Anadolu’da adil, güçlü ve nizamı sağlayan bir hükümdar 
olmakla birlikte aynı zamanda âlimleri, edipleri ve sanatkârları da çevresinde toplamıştı. 
Sultan’ın bu ileriyi gören ve sanatsever tavrı neticesinde halk da bedii hayatı benimsemiş 
ve bunun neticesi olarak hem sosyal yaşamda büyük bir nezaket hem de güzel sanatlarda 
ilerleme görülmüştü.

I. Alâeddin Keykûbat’tan sonra tahta oğlu Gıyaseddin Keyhüsrev geçince, Anadolu’nun 
bütün olumsuzluklara rağmen korunan ve büyüyen refahı ve saadeti de birden yok oldu. 
Bu dönemde gerek iç işlerdeki problemler gerekse Moğol istilasının Anadolu’nun içlerine 
kadar ilerlemesi sonucu halkın refah ve huzuru, yerini zulüm ve sefâlete bırakmıştı. Artık 
merkezi idare namına da bir şey mevcut değildi.

Nihayet, III. Alâeddin Keykûbat’ın da katlinden sonra Anadolu’nun siyasi birliği artık 
kesin olarak bozulmuş ve yaklaşık 300 yıl Anadolu’da hüküm sürmüş olan Selçuklu Dev-
leti’nin enkazları üzerine yeni on tane küçük beylik kurulmuştu. İşte bunlar içinden Os-
manlı emareti, Garp Türklerini siyasi bir merkez etrafında toplayıncaya kadar Anadolu’da 
hiçbir dönemde kesin bir sükûn ve saadet devri yaşanamadı.

Selçuklu Medeniyeti

Anadolu’ya yerleşen Oğuz Türkleri, Arap ve İslâmî İran medeniyeti ile kurdukları temas-
lardan sonra burada eski ve İslâmî olmayan bir medeniyetin kalıntıları ile karşı karşıya 
kalmışlardı. Yavaş yavaş Türkleşen eski büyük Anadolu şehirlerinde, Türkler özellikle 
eski Bizans’a ait sanat eserlerine rast gelmekle birlikte yaşam tarzı olarak Hristiyanlarla iç 
içe olmanın verdiği bir etkileşim de söz konusuydu. Ancak Türkler bütün bu karşılaşma 
ve sosyal-siyasal etkileşimle birlikte Arap ve Acem kültürüne dair içlerindeki sempatiyi 



Y U N U S  E M R E 63

hep saklı tutmuş ve Hristiyan medeniyetini bundan aşağı görmüştür. Bu sebeple, Hris-
tiyan medeniyetinin Türklerdeki etkilerinin mimari gibi zahirî işaretlerde dahi oldukça 
az olduğunu, umumî hayatın içindeyse daha da az olduğunu söyleyebiliriz. Kısaca Ana-
dolu Selçuklularının meydana getirdiği medeniyeti tavsif etmek gerekirse, eski Türk ve 
Arap-Acem unsurlarının yanında yerli unsurun, yani İslâmî olmayan unsurların son de-
rece ehemmiyetsiz kaldığını ve en baskın unsurun Acem medeniyeti olduğunu söylemek 
yanlış olmaz.

Sadece İslâmî İran medeniyeti ile değil, el-Cezîre ve Suriye’deki Arap medeniyetleriy-
le ve tâ Hindistan’a kadar uzanan bütün İslâm kavimleriyle temasta bulunan Selçuklu 
hükümdarları, aynı zamanda Bizans sarayıyla da yakından ilgiliydiler. Lakin gerek eski 
Yunan-Roma medeniyeti gerekse Hristiyan gelenekleriyle kurulmuş olan bu sıkı temas, 
onların sanatla, bediiyatla, resimle, musikîyle, mimariyle, serbest düşünceyle kısaca her 
türlü telakki ile ilgili hoşgörüden ileri bir etkileşimin olmadığı sonucunu da bizlere gös-
termektedir.

Diğer taraftan bu temaslar, halk kitlesi üzerinde de aynı etkiyi göstermiştir. Çeşitli mil-
letlerle kurdukları etkileşim neticesinde onların sanat unsurlarını, son derece mâhirâne 
bir üslupla terkip eden Türkler, Anadolu’ya yerleşince daha önce temasta bulunmadıkları 
çeşitli kavimlerle de ilişkiler peydâ etmeye başladılar. I. Alâeddin Keykûbat, Sinop ve An-
talya limanlarında Cenovalılar ve Venediklilerle bağlar kurmuş ve onlara birtakım imti-
yazlar vermişti. Öte yandan Anadolu halkı Türkistan ve İran bölgesindeki Moğol istilasın-
dan kaçan birçok âlim ve sanatkâra kucak açmış ve bu durum Anadolu Türkleri üzerinde 
İran tesirinin büsbütün kuvvetlenmesine zemin hazırlamıştır. Ayrıca hükümdarların özel 
hayatları, eğlenceleri, saray teşrifatı gibi yönlerinden de Anadolu Selçukluları üzerindeki 
en büyük etkinin Bizans değil eski Türk geleneklerine karışan İran nüfûzu olduğunu 
anlamaktayız.

Anadolu’daki 
Tasavvufî Cereyân

İslâm âlemindeki tasavvuf cereyanı öylesi bir hız ile yayılıyordu ki, bütün İslâm memle-
ketlerini etkisi altına almış ve bütün İslâm şehirlerinde birçok tekke inşa edilmişti. Ga-
zalî’den sonra Ehl-i Sünnet akideleriyle de son derece sağlıklı bir şekilde neşv ü nemâ 
bulmuş olan bu cereyan, XII. ve XIII. yüzyıllarda İran’da, Orta Asya’da, Suriye’de ve tabii 
Anadolu’da da etkisini göstermekteydi.

Anadolu’da iyi bir merkezi otoritenin eksikliği, sosyal nizamın bozukluğu, ekonomideki 
aksaklıklar, Moğol saldırıları gibi pek çok vakıa, bu bölgelerde tekke ve şeyhlerin tesir-
lerini artırmış; muzdarip olan halk ihtiyaç duyduğu manevî huzuru buralarda aramış ve 
hatta bulmuştu. Selçuklular ve Harzemşahlar zamanında Müslüman Türk memleketleri-
nin hemen her tarafında, özellikle İran tesirinin hissedildiği büyük şehirlerde, tasavvuf 
cereyanı son derece kuvvetli ve köklü bir şekilde yer bulmuştu.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ64

Anadolu’da da Selçuklu Devleti’nin kuvvetli olduğu dönemde birçok Türk-İslâm merkezi 
kurulmuş ve İslâm memleketlerindeki genel geleneğin bir sonucu olarak buralarda tek-
keler inşa edilmişti. İşte bu tekkelerde yetişen derviş ve şeyhler, Anadolu’da kuvvetli bir 
tasavvuf kültürü uyandırmaya muvaffak olmuşlardır. Bunlar arasında İran, Mısır, Irak 
ve Suriye’den gelen birçok mutasavvıf olduğu gibi Horasan ve Maveraünnehir bölgesinde 
yetişmiş Türkler ve Ahmed Yesevî tarikatı mensupları da bulunmaktaydı.

Öte yandan diğer bütün İslâm hükümdarları gibi Anadolu Selçuklu sultanları da âlim 
ve mutasavvıflara derin bir hürmet ve muhabbet besliyordu. Özellikle XIII. yüzyılın ilk 
yarısında, Anadolu birçok büyük mutasavvıfa kucak açmıştır. Bu dönemde Anadolu’da 
yerleşmiş mutasavvıflar arasında, başta Konya’da Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî’yi ve Ev-
hâdüddîn Kirmânî’yi, Tokat’ta Muînüddîn Pervâne’nin yaptırdığı tekkede Fahrüddîn-i 
Irâkî’yi, Kayseri ve Sivas’ta Şeyh Necmüddîn Dâye’yi, Konya’da Muhyiddîn Arabî’yi ve 
onun eserlerine yazmış olduğu şerhler ile bölgede vahdet fikrini yayan Sadrüddîn Mu-
hammed b. İshâku’l-Konevî’yi, yine onun müritlerinden Müeyyedüddîn el-Cendî ve Sâ-
deddîn Fergânî’yi ve çok daha fazla ismi zikredebiliriz. Ayrıca bu zevât kadar ün ve nüfûz 
kazanmamakla birlikte sonraki dönemde hakkında büyük bir menakıp silsilesi olagelmiş 
ve halk arasında bir tarikat yapıcısı olarak telakki edilmiş isim de XIII. yüzyılda Anado-
lu’da yetişen Hacı Bektâş-ı Velî’dir.

İşte bütün bu etkiler neticesinde Mevlânâ Celâleddîn-i Rûmî, Hacı Bektâş-ı Velî, Muhyid-
dîn Arabî gibi birçok ismi yetiştirmiş böylesi bir coğrafyanın ve dahi yüzyılın Yûnus Emre 
gibi bir şair ve mutasavvıfı yetiştirmiş olması da son derece tabii ve zarurîdir.

Dil ve Edebiyat

Anadolu’ya yerleşen Türklerin ana dili, Oğuz lehçesi dediğimiz Batı Türkçesi, bir diğer 
adıyla Türkmenceydi. Bu lehçe, Oğuzların Seyhun sahasında bulundukları sırada teşek-
kül etmiş olmakla birlikte Anadolu’da konuşulmaya başlandığında her dil ve lehçe gibi 
birtakım değişim ve etkileşimlere uğramış ancak asıl karakterlerini hep korumuştur. İşte 
gerek Selçuklu Türkçesi, gerekse Osmanlı Türkçesi yahut bugün konuştuğumuz Türkiye 
Türkçesi, tamamıyla eski Oğuz Türkçesinin gelişmiş ve değişmiş şeklinden başka bir şey 
değildir.

Oğuz Türkçesi Anadolu’ya Türkler yerleştikten sonra da konuşulmuş ve yazı dili olarak 
kullanılmıştır. Ancak bu lehçenin ne zaman yazı dili haline geldiği konusunda kaynaklar 
ne yazık ki yetersiz kalmaktadır. Bu bilgiler ışığında söyleyebiliriz ki, Selçukluların daha 
ilk zamanlarından itibaren Türkçe eserler yazılıyordu. Ancak bu eserler, çok az sayıda 
ve iptidai bir çevrede kalmıştır. Sayıları oldukça az olmakla birlikte bu eserler daha çok 
halka İslâmiyet’in esaslarını öğretmek için yazılmış basit dinî kitaplar, birtakım risaleler 
ve en çok da Anadolu halkının o zaman yoğun biçimde yaşamış olduğu cengâverlik temâ-
yüllerini besleyen Battal Gazi Menkıbeleri tarzında kahramanlık öykülerinden ibarettir. 
Lakin gerek birtakım tarihî olaylar neticesinde gerekse Türklerde yazılı gelenekten çok 
sözlü geleneğin yaygın olmasından dolayı bu eserlerden günümüze hemen hemen hiçbiri 
kalmamıştır. Ancak yine de elimize geçen bölük pörçük az sayıda eserden yola çıkarak bu 
sonuca ulaşmak mümkündür.



Y U N U S  E M R E 65

Öte yandan Anadolu Selçuklu Devleti’nin sahip olduğu medeniyetin genel hatlarını ve 
Anadolu’nun o devirlerdeki fikir ve hissiyatını göz önünde bulundurunca, millî dilin o 
dönemlerde ne denli ihmal edilmiş olabileceği de ortaya çıkmaktadır. Anadolu’da Selçuk-
luların teşekkülünden sonra hızla her köşede kurulan medrese ve tekkeler, Arap ilminin 
ve en çok da Acem edebiyatının yayılmasında en etkin unsurlardı. Göçebe Türkmenler ve 
halk her ne kadar kendi Türkçe edebiyatı ve Oğuz Destânı ile yetinseler de, yüksek zümre 
sayabileceğimiz âlim, sanatkâr ve dervişler çevresinde, büyük şehirlerde Acem edebiyatı 
hüküm sürüyor; hükümdar saraylarında ise, Acem dili, edebiyatı ve gelenekleri neredeyse 
millî dili ortadan kaldıracak derecede kuvvet kazanıyordu. İşte Farsçanın resmî dil olarak 
bu kuvvetli tahakkümü, Karamanoğlu Mehmet Bey’in Konya’yı almasına kadar devam 
etmiştir.

Türkçenin Selçuklular tarafından Anadolu’da uğramış olduğu bütün bu ihmal ve kayıt-
sızlığa rağmen XIII. yüzyılda bir Türk edebiyatı da vücûda gelebilmiştir. Bu edebiyat biraz 
dinî ve kahramanlık temasına dayanan halk edebiyatından, biraz da Ahmed Yesevî ve 
takipçilerinden etkilenmiş bir biçime sahiptir. Bu edebiyat zümresine mensup olan Yû-
nus Emre’den önce bir Şeyh San’ân Kıssası’ndan bahsetmek mümkün olmakla birlikte, 
Şeyyad Hamza ve Sultan Veled gibi isimlerin sûfîyâne şiirleri; Yûnus Emre’den sonra ise, 
Gülşehrî’nin Mantıku’t-Tayr’ı, Âşık Paşa’nın şiirleri, Tursun Fakih’in muhtelif eserleri bu 
dönem Türk edebiyatının öne çıkan ürünleri arasında zikredilmektedir.

Anadolu’nun büyük medeniyet merkezi şehirlerinde, medrese tahsili görmüş olan “yük-
sek zümre”, edebiyat zevkini Acem edebiyatının kendilerine hitap eden “yüksek mah-
sulleri” ile karşılamakta ve bu tarza uygun eserler vermeye çalışmaktaydı. Peki asıl halk 
kitlesi bu oluşumun neresinde yer almaktaydı? İşte yalnızca göçebe Türkmenler ve uç 
aşiretleri değil, Anadolu’daki şehir halkının ciddi bir kısmı, bu edebiyat zevkine yabancı 
kalıyor ve anlamadıkları bir sanattan da tabii olarak zevk almıyordu. Bu zümre de dinî 
öyküler ve kahramanlık öykülerini içeren “basit” Türkçe eserlerden, kahramanlık şiirle-
rinden besleniyor ve ozanlar uzun yüzyıllardan beri bir gelenek olarak kullanmış olduk-
ları kopuzlar eşliğinde halkın bedii ihtiyaçlarını gidererek bütün Anadolu sahasında eski 
Türk geleneklerini kuvvet ve samimiyetle muhafaza ediyor ve yaşatıyorlardı.

Ozanlar, alpler devri denen bu dönemin asıl aktörleri idiler. Ne zamandan beri kullanıl-
dığı dahi bilinmeyen bir Türk çalgısı olan kopuzlar eşliğinde eski Oğuz menkıbeleri oku-
yor, ordulardan obalara her türlü mecliste mutlaka bulunuyorlardı. Ozanları ve kopuzcu-
ları olmayan hiçbir Selçuklu ordusu yoktu; zafer gününü takip eden akşamlarda ozanlar 
kopuzları eşliğinde savaştaki kahramanlık sahnelerini seslendiriyor ve meclistekilere bu 
kahramanlık dakikalarını tekrar tekrar yaşatıyorlardı. Ancak sözlü geleneğin ürünleri 
olan bu eserler günümüze ne yazık ki ulaşamamış ve bu büyük destansı edebiyatımızdan 
elimizde hiçbir mahsul kalmamıştır. Ne şans ki, bu dönemin son derece samimi ve hakikî 
bir siması olan Kitâb-ı Dede Korkut bizlere bu bilgileri vermek için bir referans olarak 
elimizde durmaktadır.

Öte yandan halka İslâmiyet esaslarını öğretmek için yazılan bu dinî eserler ve kahraman-
lık eserlerinin yanı sıra, bu dönem Türkçesi ile yazılmış olan aşk, hüzün gibi, sosyal me-
selelerden uzak, sırf lirik ve ferdî ihtiyaçların mahsulü olan eserler de verilmekteydi. Bu 
eserler genellikle millî vezin ve eski kavmî edebiyat döneminden kalmış olan geleneksel 
şekillerde ifadelere sahipti. Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar yazarı Fuad Köprülü’nün 
ifadeleriyle, “mesela türkü, türkmâni, varsağı gibi kavmî menşelerini gösteren yahut koş-
ma, deyiş ve kayabaşı gibi onların rûstâî mâhiyetini ve mutlaka beste ile beraberliğini 
anlatan isimler altında vücûda gelmiş olan bu mahsullerden bize kadar bir şey gelmediği 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ66

gibi, ne yazık ki -bu devrelere ait tarihî vesikaların azlığından ve eski tezkirecilerin bu 
cins edebî eserlere karşı besledikleri küçümseme ve kayıtsızlıktan dolayıbu tarz eserler 
yazan şairlerden hiçbirinin de, hatta ismini bile bilmiyoruz; bununla beraber, bu yokluk 
yukarıda da söylediğimiz gibi, edebiyatımızın bu devirdeki aslî sîmasını vuzuh ve kati-
yetle anlamamıza hiçbir zaman engel değildir.”

Sonuç olarak söyleyebiliriz ki, XIII. yüzyıl Türk edebiyatında, eski dinî-millî kahramanlık 
menkıbelerinin yanında halkı irşad ve dönemin sosyolojik bunalımlarından kurtarmak 
maksadıyla tasavvufî eserler yazılıyordu. Bu eserlerin müellifi olan mutasavvıf şairler ise, 
akidelerini halk arasında yaymak gayesi gütmelerinden dolayı sözlerini halkın anlayacağı 
şekilde ve zevkine uygun olarak söylemeye çalışıyor; dil, vezin, şekil gibi yönleriyle millî 
bir kisveye büründürüyorlardı. Diğer taraftan bu eski devir şairlerinin önünde Ahmed Ye-
sevî ve takipçilerinin Hikmet’leri gibi birtakım örnekler de mevcut olduğundan ve zemin 
henüz Acem edebiyatını tam olarak kavrayamadığından bu çalışmalar pek zor görün-
müyordu. Bu dönemde Şeyyad Hamza gibi bazı mutasavvıf şairler, bu akideleri zeminin 
uygunluğu ile birlikte millî bir biçim ve dilde halka tebliğ için çaba sarf etmiş, ancak ge-
rektiği kadar muvaffakiyet elde edememişlerdi. İşte Yûnus Emre, bu yabancı felsefî unsu-
ru, Türk zevkinin millî unsuru ile birleştirmiş ve halkın zevkine uygun bir Türk tasavvuf 
edebiyatı vücûda getirmiştir.



Y U N U S  E M R E 67

“Yûnus halk şairi değildir, 
fakat halkın şairi olmuştur.”

Abdülbâkî Gölpınarlı



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ68



Y U N U S  E M R E 69

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ
ÂŞIK YÛNUS



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ70



Y U N U S  E M R E 71



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ72

“Yûnus Emre, halk diliyle tasavvuf edebiyatının en büyük 
şairidir. Daha Orta Asya asırlarında Ahmet Yesevî ile baş-
layan halk tasavvuf şiiri, Türkistan, Horasan ve Anadolu’da 
yüzyılı aşan bir işleniş çağından sonra, en üst seviyesine 
Yûnus Emre’de varmıştır.” 

Nihad Sami BANARLI

Bir giriş cümlesi olarak Yûnus Emre XIII. yüzyılda Anadolu sahasında konuşu-
lup yazılan Oğuz lehçesinin en mühim temsilcisidir, diyebiliriz. Zira bu lehçenin 
meydana gelmesinde Yûnus Emre en büyük rolü oynamıştır. Anadolu Selçuk-
lu Devleti zamanında din ve ilim dili olarak Arapçanın, edebî dil ve saray dili 

olarak Farsçanın kullanılması, hatta bu sâikle Acem kültürünün geleneklerimize kadar 
nüfûz edebilmesi, bu devirde Türkçenin gördüğü rağbeti büyük ölçüde sekteye uğratmış-
tı, denebilir. Daha evvel de detaylarıyla bahsettiğimiz bu dönemde dili ve sosyal hayatı 
çerçevesinde Yûnus Emre ve devrinde Türkçe yazan diğer şairler adeta sessiz sedasız bir 
Türkçe devrimi gerçekleştirmiştir. Bahsettiğimiz bu dönemde Sultan Veled, Gülşehrî, Ah-
med Fakih ve Âşık Paşa gibi isimler de Türkçe yazmış ve Türkçenin mecaz ve kurallarını 
kullanmıştır. Bununla birlikte dönemin Anadolusunda Türkçeleşme hareketi için var olan 
zemini en etkili şekilde oluşturan ve devamlılığını sağlayan da Yûnus Emre olmuştur. 
Üslûbu, kendine has olan estetik zevki, ıstılâhları Yûnus’u XIII. yüzyılda Anadolu’daki 
Türkçenin bir temsilcisi hatta yeniden doğuşunu sağlayan kurucusu konumunda kâim 
kılmıştır.

Yûnus’un kendinden önce ve döneminde Türkçedeki fark-ı aslîsi, dilinde kullanmış oldu-
ğu sanatkârâne üsluptur. Türkçe, Yûnus’un dilinde edebî ve estetik bir hüviyete ulaşmış, 
adeta o devirde Türk-İslâm medeniyetinin taşıdığı bütün zenginliği ihata edebilmiştir. 
Bu zaviyeden bakıldığında Yûnus, Türkçeyi kendisine kadar hiç gelmemiş bir bediiyat 
seviyesi ile buluşturmuştur.

“Benim dilim kuş dilidir.”

Yûnus’un Türkçeye kazandırmış olduğu bu sanatkârâne uyanış ile birlikte, aslında kul-
landığı dil de her ne kadar Arapça ve Farsça terimlere yer vermiş olsa da temiz bir Türk-
çedir. Zira bu devirde Türkler Acem ve Arap etkisi altına girmiş olan edebiyata hakim 
olmakla birlikte Kur’ân ve sünnete bağlı bir kültür ile yetişmiş ve en önemlisi tasavvuf ge-
leneğinden beslenmişlerdir. Bu açıdan bakıldığında Yûnus’un kullandığı Arapça ve Farsça 
mecazlar dönemin kültürel seviyesi de göz önünde bulundurulduğunda, halkın yabancı 
olduğu ve anlamakta güçlük çekeceği terimler değil, bilakis sosyal hayat içerisinde var 
olan ve kullanılan mazmun ve ifadelerdi. Öte yandan Yûnus Emre’nin, şiirlerinde, Arapça 
ve Farsça kelimeleri Türkçenin fonetiğine uyarladığını ve böyle söylediğini de görmek 
mümkündür. Bu açıdan Yûnus Emre, sadece dil açısından bile son derece önemli bir köşe 
taşı olduğunu bizlere göstermektedir:



Y U N U S  E M R E 73

Âşikâre	 : Eşkere 
Çerâğ 	 : Çırak 
Düşvâr 	 : Düşgâr 
Vasıyyet	 : Vasyet gibi...

Bu entegrasyonel faaliyetler ile birlikte Yûnus’un bazı Arapça ve Farsça kelimelerin Türkçe 
karşılıklarını da kullanmış olduğu şiirlerinde görülmektedir:

Evliyâ 	 : Eren
‘Işk 	 : Sevü 
Cennet 	 : Uçmak 
Cehennem	: Tamu
Mest 	 : Esrük
Şarâb 	 : Süçi
Allah	 : Çalap, Tanru

Yûnus Emre’nin şiirlerinde kullanmış olduğu dil ve üslûp, kendinden sonra gelen halk 
şairlerini olduğu gibi dîvân şairlerini de etkilemiştir. Diğer yandan bu dönemde Yûnus 
Emre’yi devirdaşlarından ayıran en önemli özelliklerinden birisi onun fikir dünyası değil, 
kullanmış olduğu dil üslûbudur. Zira Yûnus Emre’yi fikrî yönden Mevlânâ’dan, Kaygu-
suz Abdal’dan, Âşık Paşa’dan, Sultan Veled’den yahut Gülşehrî’den ayrı düşünmek zaten 
mümkün değildir. Yûnus’u yektâ kılan asıl özelliği, onun Türkçeye getirmiş olduğu yeni 
soluk ile ses ve kelimelere yüklemiş olduğu geniş ve orijinal mânâlardır. Kısacası Yûnus 
Emre’ye, sade bir dile derin ve zengin mânâlar yükleme başarısını teslim etmek gerekiyor. 
Öngörülebileceğin aksine bu derin anlamlandırmalar ile birlikte onun şiirlerinde kul-
lanmış olduğu üslûp aslen basit bir konuşma dilidir. Bu yönüyle Yûnus Emre’nin şiirleri 
rahatlıkla ve yaygınlıkla asırlar boyu dilden dile intikal edebilmiştir.

Yûnus Emre her ne kadar dil harikalığı üzerinden fikrî yönüyle evrensel değerleri benim-
semiş ve savunmuş olsa da onu, “hümanist” yahut “panteist” gibi kavramlar ile tanımla-
mak hem yanlış hem de nakıs kalmış bir betimleme olacaktır. Zira o, her şeyden evvel bir 
Türk-İslâm mutasavvıfıdır. Hatta literatür üzerinden söylemek gerekirse reel bir derviştir. 
Kelâmının kaynağı ise, düşünce sistemidir. Bununla birlikte tedrisatı gereği Kur’ân-ı Ke-
rim, Hazret-i Peygamber’in sünnetleri, İslâmî düşünce sistemi ve İslâm tasavvufundan 
ilham almış ve bu itikadı benimseyerek nakletmiştir.

Yûnus bir mutasavvıf şair olmakla birlikte ondaki tasavvuf, sosyal hayattan uzak bir sa-
hada vuku bulmamaktadır. O, manevî hayatı toplum ile iç içe yaşamış ve idealize ettiği 
kâmil insanı betimlerken onu tabiat ile örtüştürerek bazen bir kuşa, bazen denize, bazen 
cevhere, bazen hazineye benzetmiştir. Buradan çıkacak bir diğer analiz ise, Yûnus’un eş-
yayı ve maddeyi her ne kadar değerli görse de bunları asla bir amaç olarak kabul etmediği, 
asıl gayesinin varlığın özünde gizli olduğu düşüncesidir. Her şeyin özündeki varlık Nûr-ı 
Muhammedî olunca eşyâya ve insana verilen değer de Allah içindir ve her türlü sevginin 
temelinde Allah vardır.

Öte yandan Yûnus’un dilinde yalnızca mistik bir terminoloji bulunduğunu söylemek de 
doğru değildir. Yûnus’un şiirlerinde Hint, İran ve Yunan mitolojisinden, çeşitli efsânevî 
unsurlardan, âyet ve hadislerden, halk kahramanlarından ve sosyal hayatın birçok saha-
sından izler görmek mümkündür. Kısacası Yûnus’un şiiri (kelâmı), hakikati anlatmak için 
meşru olan her türlü olguyu kullanabilmiştir. Yûnus’un toplumla iç içe yaşayan bir şair 
olmasının sonucunda, Türklerin İslâm medeniyeti dairesine girdiği andan itibaren yaşa-
mış olduğu tüm değişimleri şiirinde görebilmek mümkündür. Onun şiirleri bu cihetiyle, 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ74

Türklerin XIII. yüzyıldaki yaşayış biçimleri ve inanç dünyaları ile ilgili tarihî bir vesika 
niteliğini dahi barındırmaktadır.

Bir ortak kanaat olarak Yûnus Emre, Orta Asya’da, Ahmed Yesevî’nin Hikmet’leriyle baş-
layan söz ile hikmet geleneğini, has Türkçe ilâhileriyle Anadolu’da devam ettirmiştir. Fa-
kat bu devamın taklîdî bir mâhiyette olmadığını özellikle belirtmek gerekiyor. Zira Yûnus 
“Hikmet Geleneği”ni kendi kabiliyetiyle yoğurmuş orijinal bir hüsn üstadıdır. Bugün şiir-
lerini ve hayatını tasvir etmekte zorlandığımız ve adına bir “mektep” yorumuyla yaklaştı-
ğımız Yûnus’un elimize ulaşabilmiş iki mücessem eseri literatüre girmiştir. Bunlar dîvânı 
ve Risâletü’n-Nushiyye adlı ünlü mesnevîsidir.

“Bu bizden önce gelenler ma’nîyi pinhân eylediler
Ma’nî benden doğmuşlayın geldim ki uryân eyleyim”



Y U N U S  E M R E 75

“Yunus ki süt dişleriyle Türkçenin 
Ne güzel biçmişti gök ekinini 

Düşman müşman girmeden araya 
Dolanıp bütün yukarı illeri 

Toz duman içinde yollar boyunca 
Canından sızdırmıştı şiiri...”

Cemal Süreya



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ76



Y U N U S  E M R E 77
Aşk bezirgânı sermâye cânı
Bahâdır gördüm câna kıyanı



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ78

Risâletü’n-Nushiyye

Ehl-i sülûkun derdine hem-derd olmuş bir derd-nâme

Yûnus Emre’nin Nasîhatlar Kitabı anlamına gelen bu eseri, müstakil bir telif değil, 
pek çok yazma dîvânda başlıksız ve ilâhilerden evvel kaydedilen bir mesnevîdir. 
Yûnus Emre hakkında ilk ciddi çalışmayı vücûda getirmiş olan Fuat Köprülü, 
Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar adlı eserinde, bu risaleden “Mesnevî” şek-

linde bahsetmiştir. Risâletü’n-Nushiyye adının tanınması ise, Abdülbâkî Gölpınarlı ile 
olmuştur. Yûnus dîvânlarından yalnızca Fatih nüshasında, eserin sonundaki “hamdele” 
içerisinde “Risâletü’n-Nushiyye” adına rastlanmaktadır. Ayrıca bu eser, yazmalarda son 
derece karışık bir şekilde bulunmakta, metin dîvânda iç içe girmiş bir haldedir. Mes-
nevî tarzında yazılmış olan bu nasihatlar manzumeleri, Yûnus’un olgunluk dönemi eseri 
olarak nitelendirilebilmektedir. Zira manzumenin sonlarında yazmış olduğu aşağıdaki 
beyit, bize hem eserin telif tarihi hem de bu eserin, şairin olgunluk dönemi eseri olduğu 
hususunda ipuçları vermektedir:

“Söze tarih yidi yüz yidiyidi 
Yûnus cânı bu yolda fidîyidi”

Risâletü’n-Nushiyye’nin başında kısa bir mensur bölüm yer almakta, ardından mes-
nevî başlamaktadır. Başlangıçta 13 beyitlik “Fâ’ilâtün/fâ’ilâtün/fâ’ilün” vezni ile yazılan 
manzum girişten sonra mesnevî bu kısa mensur bölüm ile devam etmekte ve ardından 
“Mefâ’îlün/mefâ’îlün/fe’ûlün” vezniyle asıl metin başlamaktadır. Risalede işlenen altı ana 
konu bulunmaktadır. Baştaki giriş manzumesinde “Âdem’in Yaratılışı” ve “Anâsır-ı Erbaa” 
açıklanmış, ardından gelen mensur bölümde akıl, iman ve ilim makamlarından bahsedil-
miş ve ondan sonra da şu altı konu sırasıyla şerh edilmiştir: Rûh ve Akıl, Kibir ve Kanaat, 
Huşu ve Gazab, Sabır, Buhl ve Hased, Gaybet ve Bühtân.

Edebî dilin Farsça olduğu bir dönem olan XIII. asırda yazılan bu eserde, dil tamamen 
Türkçedir ve aruzun dile girmesi çok yeni olmakla birlikte, Yûnus bu eserinde aruz ölçü-
sü kullanmıştır. İmâle ve zihaf gibi aruz hatalarının çokça görülmesiyle birlikte, eserin 
dil, üslûp ve mânâ yönündeki üstünlüğü bu kusurları örter vasıftadır. Daha da önemlisi 
Yûnus’un bu eserini, daha evvel zikredilen tarihî seyir içerisinde Türkçe ele alması ve 
böylece Türkçeye dayalı bir dil şuuruna dikkat çekmiş olmasıdır.

“Sanur mısın öğüdümi dâk içün 
Nasîhatdur sana cümle Hak içün”

Tamamıyla didaktik bir mesnevî olan bu Risâle’nin XIII. ve XIV. yüzyıl Türk mesnevî 
edebiyatının ilk ve en güzel örneklerinden olduğunu özellikle belirtmek gerekir. Ancak 
böyle olmakla birlikte Yûnus’un bu eserinde, ilâhilerinde ulaşmış olduğu lirizm seviyesi 
de görülmez. Bunu, Risâle’nin estetikten çok öğüt vermek gibi bir kaygısı olmasına bağ-
layabiliriz. Ayrıca eserin mesnevî şeklinde yazılması ve aruz hataları da bu konuda son 
derece önemli etkenlerdir.



Y U N U S  E M R E 79

Mehmet Kaplan’ın, bir makalesinde bu konuda işaret ettiği önemli bir görüşü de burada 
belirtmek gereklidir. Kaplan’a göre Yûnus’un bu eserinden yola çıkarak dahi, kendisinin 
ekinci bir topluluk içinde yaşadığı ve bu kültürü yansıttığı anlaşılabilmektedir. Kaplan 
makalesinde, bu mesnevînin mensur kısmından hareketle, o devirde yaşayan Türk toplu-
mundaki sosyal hayatı ve insan gruplarını tahlil etmiştir:

“Nesir parçasının son kısmında Yûnus daha sonra mesnevîsinin kahramanlarını teşkil eden belli 
ahlaki davranışların timsali olan insanlarla bu unsurlar arasında bağlantı kuruyor. Od ve yel ile 
gelen dokuz kişi vardır. Bunlar dahi binbaşıdırlar, biner erleri vardır. Kimi ele geçirirlerse onu 
kendi makamlarına götürürler. Toprak ve su ile gelenler ise on üç kişidir. Bunlar dahi binbaşı-
dırlar, biner erleri vardır. Kime gelseler uçmağa dartarlar (çekerler). Cân ile gelen dört kişidir. 
Bunların da bin eri vardır. Bunlarla olanlar dîdâra müstağrak olacaklardır. Su ve toprakla gelen 
uçmakta, od ve yel ile gelenler ise tamuda kalacaklar. Cân ile beraber gelenler ise, Tanrı’ya müs-
tağrak olacaklardır.

Yûnus Emre’nin yapmış olduğu bu tasnifin ve ileri sürdüğü fikirlerin, devrinin sosyal şartları ile 
münasebeti vardır. Yûnus’un yaşadığı devrede ve çevrede başlıca üç insan grubu vardır:

1. Hayatları toprak ve suya bağlı sakin köylüler,

2. Moğol istilâsı ile Anadolu’ya gelmiş göçebe ve akıncılar, 

3. Varlıklarını, Tanrı’ya adamış velîler ve dervişler.”

Risâle’nin dili ile ilgili de söylemek gerekir ki, Yûnus burada ilâhilerindekinden çok da 
farklı bir dil kullanmamıştır. Eski Türkiye Türkçesi dediğimiz, Oğuz Türkçesinin edebî-
leşmiş şekli olarak gördüğümüz bu dil, Yûnus’un şiirleriyle oldukça yüksek bir seviyeye 
ulaşmış ve yeni mânâlar da kazanarak daha ahenkli ve estetik bir kimliğe bürünmüştür. 
Konusu itibarıyla tamamen millî motiflerle bezenen bu eser, dil ve üslûp yönüyle de Türk 
kültürünün bir prototipidir.

Eserde Yusuf Peygamber ile ilgili bir kıssa, Süleyman Peygamber ile ilgili birkaç beyit ve 
Kârun dışında şahıs ismine de pek fazla rastlanmamaktadır.

Abdülbâkî Gölpınarlı’nın tespitleriyle eserin içeriği kısaca şu şekildedir:

“Baştaki on üç beyitlik kısımda Yûnus, insanın Allah tarafından nasıl yaratıldığını anlatır; in-
san, anâsır-ı erbaa ve cândan ibarettir. Anâsır-ı erbaa, insan ölünce tekrar asıllarına dönerler; 
huy; can (rûh) ölmez; ebedîdir. İnsan bu dünyaya yaratılış sırrını öğrenmek için gelmiştir. Onun 
terkibindeki toprakla sabır ve iyi huy; Tanrı’ya dayanmak, halka iyilik etmek, izzet ve şerefini ko-
rumak; suyla arılık, cömertlik, lütufta bulunmak ve Tanrı’yla buluşmak sıfatlarının geldiği; yelle 
yalancılığın, sahte gösterişin, tezlikle nefsin; odla da kibrin, şehvetin, tama’ın ve hasedin geldiği 
bildirilir. Cân ile insana gelen şeyler de şunlardır: İzzet, vahdet, utanma ve hal edepleri!

Görüldüğü gibi, maddî ve fânî vücûd ile manevî ve ebedî rûh mahiyetleri itibarıyla birbirine zıttır. 
Vücûd insanı dünyaya bağlar. Rûh Tanrı’ya yükselmek ister. İnsanoğlunun hayatı bu sebeple dra-
matik bir durum arz eder. İnsanda vücûd haline gelen dört maddî unsur, birbirine zıt ihtirasları 
doğurur.

Mensur kısım akla ve bilgiye ayrılmıştır. Akıl pâdişâhın yani Tanrı’nın kadimliği nûrundandır. 
Akl-ı ma’aş, akl-ı ma’ad, akl-ı küll olarak üçe ayrılır. Akl-ı ma’aş, dünyada geçim işlerini başarır. 
Akl-ı ma’ad âhiret işlerini bildirir. Akl-ı küll, Tanrı tecellîsidir.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ80

İmân, Tanrı’nın hidayeti ışığındandır. O da üçe ayrılır: İlme’l-yakîn, ayne’lyakîn, Hakke’l-yakîn.

İlme’l-yakin, yani bilgiyle edinilen imân, akıldadır. Ayne’l yakin, yani görgüyle edinilen imân 
gönüldedir. Hakke’l-yakin, yani buluş ve oluşla edinilen imân candadır. Canla duran imân canla 
gider. Cennet, Tanrı’nın lütfu ışığındadır. Cehennem, heybetinden; od hışmındandır. Toprakla 
suyun yeri Cennet’tir, yel ile ateşin yeri Cehennem.

Yel ve ateşle dokuz gelmiştir. Bunların her biri binbaşıdır, bin ere hükmeder. Kime gelirse, onu, 
kendi yurduna götürme isterler. Toprak ve suyla on üç kişi gelmiştir. Bunlar da binbaşıdır, her 
bir erinin hükmünde bin er vardır. Kime gelirse onu Cennet’e çekerler. Canla gelen dört kişidir. 
Bu dört kişi canla gelmiştir, canla gider. Bunların biner eri vardır. Bunlarla bulununlar, didâra 
gark olurlar. Ateşle, yelle gelenler, Cehennem’e giderler, toprakla suyla gelenler, Cennet’e giderler. 
Canla gelenlerse Tanrı’ya ulaşırlar. İnsanın hangi bölükten olduğunu bilmesi gerekir.

...Bu risalede, bilhassa teşhis san’atı üstündür. Vezin aksaklığı hiç yoktur. Aruza uydurabilmek 
için bazı kelimeler çekiliyor. Fakat bu, o devirde umumîdir. Sultan Veled’de, Şeyyâd Hamza’da, 
Âşık Paşa’da, Fâkih Ahmed’de, Gülşehrî’de, hepsinde bu vardır.”

Dîvân 

“Yûnus miskîn anı görmiş eline hem dîvân almış 
Âlimler okıyamamış bu ma’nîden duyan gelsün”

Yûnus Emre’nin bu eserinin daha kendisi hayattayken tanındığı bilinmekle birlikte, ne 
yazık ki elimizde onun yaşadığı dönemde yazılmış bir yazma nüsha bulunmamaktadır. 
Bu dîvânın bilinirliği, tasnif edilerek yazıldığı yahut dilden dile söylendiği tezleri arasın-
daki tartışma da çok su götürecek bir konudur. Elimizde var olan muhtelif dîvân nüs-
haları ise, çözümlenmesi gereken önemli bir meseledir. Zira bu yazmaların bazılarında 
Yûnus’un tüm şiirleri bulunmamakla birlikte bazılarında da Yûnus’a ait olmayan birçok 
şiir yer almaktadır. Bu bağlamda hangi şiirin Yûnus’a ait olduğunun tespiti, bu konuda 
önemli bir aşama olacak ve şimdiye kadar maalesef vücûda getirilememiş olan mükemmel 
Dîvân nüshası belki de ortaya çıkmış olacaktır. Elimizde var olan dîvân nüshaları incelen-
diğinde ise istinsah hataları, iç içe girmiş veya parçalanmış şiirler, mahlas karışıklıkları, 
beyit ve mısraların yer değiştirmesi, şiir sayılarındaki farklılıklar gibi pek çok olumsuz 
durum ortaya çıkmaktadır. Bu farklılıklardan yola çıkarak, bu konuda varılabilecek so-
nuç ise güvenilir eski bir nüshanın olmayışı, Yûnus’un da bu şiirleri bir dîvân tertip etme 
maksadı gütmeyerek söylemesi ve başkaları tarafından şifâhî olarak kaydedilmesi ve her 
kaydedenin de bu şiirleri kendi kavrayışına göre kaydetmesinden dolayı, Yûnus Emre gibi 
önemli bir Türk derviş şairimizin şiirlerine sağlıklı bir şekilde ulaşamıyor oluşumuzdur.

Envanterimizde rastladığımız Yûnus Emre Dîvânı nüshalarından başka, yazma mecmu-
alarda da Yûnus’a ait pek çok şiire rastlanmaktadır. Hatta bu mecmuaların yalnızca Arap 
harfleriyle yazılmadığı, Grek harfleriyle kaleme alınan 1480 tarihli bir mecmuanın da 
varlığı bilinmektedir. Diğer taraftan Yûnus Emre zamanında telif edilmiş veya istinsah 
edilmiş bir dîvân nüshası da bulunmadığından, cönk ve mecmualarda bulunan Yûnus 
mahlaslı şiirlerin de hepsi Yûnus Emre’ye ait olmadığından, Yûnus Emre’nin şiirleri bütü-



Y U N U S  E M R E 81

nüyle ve dosdoğru bir şekilde ortaya konamamıştır. Kısacası Yûnus Emre şiirleri imkan-
sıza yakın bir kritik-analiz yapılabilecek pozisyondadır.

Günümüz harfleriyle neşredilmiş Yûnus Emre dîvânlarının ilki ve en önemlisi ise, Burhan 
Toprak tarafından yayımlanan Yûnus Emre Dîvânı adlı eserdir. Bu eser, Yûnus Emre’nin 
tanınıp sevilmesinde son derece büyük bir öneme sahip olup, eserde tespit edilen 1250 
ilâhiden 350 tanesinin Yûnus Emre’ye ait olduğu belirtilmektedir. Toprak, daha sonra 
bu konudaki kanaatini değiştirmiş ve 350 şiirin de 150’ye yakınının Yûnus Emre’ye ait 
olabileceğini belirtmiştir. Yûnus, dîvânında bulunan şiirlerini aruz ve Türklerin millî öl-
çüsü olan hece vezinlerini kullanarak yazmıştır. Yaşadığı devirde aruz ölçüsü Türkçeye 
yeni yeni tatbik edilmekte olduğundan, Yûnus Emre’nin şiirlerini de bu ölçü ile verilen 
eserlerin ilk örnekleri olarak kabul ettiğimizde, aruz kusurlarının bulunması doğal bir 
neticedir, diyebiliriz.

Diğer taraftan Fuat Köprülü’nün Yûnus’un şiirlerindeki vezin ile ilgili tespitleri önemli 
noktalara temas etmektedir: “Halk arasında yetişmekle ve halka hitap etmekle beraber, 
hiç de ümmî bir derviş olmayan Yunus’un aruz veznini kullanması, bu bakımdan pek 
tabii görülmelidir. Dîvân’da aruz veznine muntazam ve mükemmel bir surette tatbik edil-
miş bazı manzûmelerin Yunus’a ait olmadığı ne kadar açık ise, aruzun Türkçedeki iptidai 
şekliyle ve adeta hece vezninden fark olunmayacak kadar kusurlu bir surette yazılmış 
aruz eserlerinin Yunus’a ait oluşu da o kadar kesindir.”

Yûnus Emre’nin dîvânında bulunan şiirlerinin çoğunun da musammat tarzında yazıldığı 
görülmektedir. Bütün şiirleri beyitler halinde yazılmış olup kıta birimiyle yazılan bir şiir 
bulunmamaktadır. Ancak musammatlar ikiye bölündüğünde her beyit kıta şekline girer. 
Bu özellik, Hazret-i Mevlânâ’nın Farsça yazmış olduğu şiirlerinde de görülmektedir. Bu 
değişmeli özellik, son derece dikkat çekicidir.

Yûnus Emre, gerek dil bakımından gerekse kültür hayatı bakımından tam olarak bir deği-
şim döneminin insanıdır. Bu sebepten şiirlerinde görülen hece-aruz ikiliği dilinde de yer 
edinmiştir. Sade bir Türkçe kullanmış olmasına rağmen, bir “saz şairi” yahut halk şairi 
olarak vasıflandırılamamaktadır. Zira Yûnus Türkçe yazan bir mutasavvıf şairdir. Millî 
ölçünün yanında aruz ile yazmış olması ise, kendisinin ve devirdaşlarının o dönemde 
ilk İslâmî kaynaklardan beslenmekle birlikte bu kaynakların Arapça ve Farsça yazılmış 
olmasına bağlanabilir. Ayrıca Yûnus’un ilâhilerindeki hece yapıları bize, aruz vezninde 
de gördüğümüz şekilde “bu şiirlerin bir sanat endişesiyle değil, ilâhî bir hamle ile inşâd 
edildiğini” göstermektedir.

Yûnus’un dîvânındaki şiirlerin kafiyesi ile ilgili de söyleyebileceğimiz şey, onun kulak için 
kafiyeyi esas aldığıdır. Bu sebeple Yûnus Arapça, Farsça veya Türkçe, her türlü müzikal 
sesle kafiye yapabilmektedir. Ayrıca mesnevî hariç dîvândaki bütün ilâhiler gazel şeklin-
de, beyitler halinde yazılmış; musammat şiirler ise, iç kafiyelerden oluşmuştur. Dîvândaki 
ilâhilerin şekil yapıları ise, tam olarak çözülmüş değil ve bu konuda ihtilaflar mevcuttur. 
Bu durumun en önemli sebebi ise, daha evvel de belirttiğimiz gibi Yûnus’un dîvânının bir 
bütün olarak ele alınamaması ve iyi bir çözümleme yapmak için dönemine ait bir nüsha 
bulunmadığından devri çerçevesinde değerlendirilememesidir. Yûnus Emre’nin cönk ve 
mecmualarda bulunan şiirlerinin başlarında çoğunlukla “ilâhi” tabirinin bulunduğu da 
görülmektedir. Ayrıca Yûnus bir beytinde de kendi şiiri için “nefes” tabirini kullanmıştır:

“Dedim iş bu nefesi ‘âşıklar hükmiyile 
Bâhıllıksız er gerek bir karâra durası”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ82

Burada belirtilmesi gereken bir diğer husus da “nefes” kavramının Anadolu sûfîlerince, 
Hazret-i Mevlânâ da dahil olmak üzere, “ilâhi” mânâsında kullanılmasıdır. Yûnus Em-
re’nin şiirleri ile ilgili çözümleme yapmayı zorlaştıran belirttiğimiz türlü sebeplerle birlik-
te net olarak söyleyebiliriz ki, o her şeyden önce bir Türk-İslâm mutasavvıfıdır. Öz ifade-
siyle has bir Anadolu dervişidir. Şiirlerinin şekil özelliği açısından zaman zaman yanlış 
değerlendirilmesinin bir sebebi de budur. Zira millî vasıfla tasnif edilmeye çalışılmış şa-
irlerin yalnızca koşma şeklinde ve hece ölçüsüyle yazdığı kanaati oluşmaktadır. Ancak 
biz Yûnus Emre’nin edebiyatımızda gazel, kaside, nutuk, ilâhi veya nefes şairi olduğunu 
belirtebiliriz. Çünkü o her ne kadar millî şairlerin yaptıklarının dışına çıkıp musammat 
ve aruz kullanmışsa da, Türk dilini bu şekillere son derece ciddi bir biçimde adapte etme-
sinden dolayı millîliğinden hiçbir şey kaybetmemiştir. Hatta Yûnus, millî şiir şekli olan 
koşmayı da gazel ve mesnevîye bu kadar yaklaştırması ve gazel şeklini de hece ölçüsüne 
uyarlaması açısından yeni bir şeklin de öncüsü sayılabilir.



Y U N U S  E M R E 83



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ84

Derviş Yûnus bu sözü eğri büğrü söyleme
Seni sîgaya çeken bir Molla Kâsım gelir



Y U N U S  E M R E 85

DERVİŞ YÛNUS



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ86



Y U N U S  E M R E 87



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ88

“Yûnus, yüreğindeki aşk ve şevk ile yalnız Allah’ı değil, 
Allah’ın birer ismine mazhar olan bütün yaratılmışları da 
sevmiştir.”

 Samiha AYVERDİ

Yûnus’un gerek menkıbelere konu olmuş hayatının gerekse şiirlerindeki kemâlâtın, 
temelsiz ve kendiliğinden vücûda gelmiş bir olgu olduğunu söylemek, yani onu 
salt bir “hümanist düşünür” olarak lanse etmek; Anadolu’da ve hatta tüm İs-
lâm topraklarında yaşamış ve yaşayan insanların kültürlerini, tarihlerini ve en 

önemlisi inançlarını yok saymak demektir. Çünkü Hazret-i Yûnus Emre en yalın haliyle 
bir Türk-İslâm mutasavvıfıdır.

Her şeyden önce Yûnus Emre’nin düşünce dünyası ve felsefesinin bir sistematiğe dayan-
madığını, kendisinin de zaten bir tanımlanma kaygısı güderek şiirlerini söylemediğini 
belirtmek gerekir. Onun hayatı da, felsefesi de, sanatı da, fikirleri de tek bir şeye da-
yanmaktadır: İslâm tasavvufu! Bu kanıya nereden vardığımız sorusunun cevabı ise, pek 
tabii hakkında neredeyse tek kaynak olarak telakki edebileceğimiz şiirleridir. Ondaki 
düşünce, duygu, ahlak, din, neşe, ölüm, hayat, aşk, bütün kavramlar yalnızca İslâm’a 
ve tasavvufa dayanmaktadır. Diyebiliriz ki, Yûnus’un bu bağlamda beslendiği tek damar 
İslâm esasları, Kur’ân hükümleri ve Hazret-i Peygamber’in hayatıdır.

Yûnus Emre’deki tasavvufun kendine mahsus bir görüş olduğunu söylemek ise, onun 
hakkında varılacak bir diğer isabetsiz yargıdır. Zira o, Eflâtun’dan bile önce var olan 
düşünce yapısının Anadolu topraklarına gelerek burada adeta millî bir tasavvuf haline 
gelişinin dili olmuştur. Sözlerine kulak verdiğimizde onun, gerek döneminde gerekse 
kendinden önce gelmiş olan büyük mutasavvıflardan, örneğin Hazret-i Mevlânâ’dan çok 
da farklı bir şey söylemediğini kolaylıkla anlayabiliriz. O Anadolu’da millî bir hale gelmiş 
olan bu tasavvufu, Türkçe ile, hatta Türkçenin en güzel ve en güçlü haliyle izah etmiştir. 
Ahmet Kabaklı’nın sözleriyle “o bir terkiptir. Millî-dinî terkibin mimarıdır. Şeriat-tarikat 
terkibinin de kurucusudur. Yüksek zümre-âvâm-halk-aydın terkibi de onda görülmekte-
dir.”

Anadolu’da tarikatlar çağı olarak bilinen XI, XII ve XIII. yüzyıllarda hızla yayılan ve bu 
coğrafyada en yalın haliyle Yûnus Emre’nin dile getirdiği tasavvuf düşüncesi, Hazret-i 
Mevlânâ, İbn Arabî, Hâfız gibi isimlerden hakikatte farklı olmamakla birlikte onların 
taklidi de değildir. Bu özgünlük ise, yukarıda sözünü ettiğimiz terkipten ileri gelmektedir. 
Zira her ne kadar şiirlerinden yola çıkarak onun tipik bir Anadolu mutasavvıfı olduğunu 
söyleyebilsek de, Yûnus Emre bir taraftan Yesevîliğin temsil ettiği Orta Asya tasavvufu-
nun açık izlerini sergilerken, aynı anda Hazret-i Mevlânâ’da görülen “estetik” tasavvufun 
da bir temsilcisi durumundadır. Kısacası Hazret-i Yûnus Emre, farklı bölgelerden gelerek 
Anadolu kavşağında birleşen tüm tasavvufî temayüllerin hepsinden nasibini almış bir 
Türk mutasavvıfıdır. Onun düşünce yapısı, hayata bakışı ve üzerinde durduğu ana tema-
lar, esas itibarıyla kendisinden önce gelip geçmiş nice tasavvuf büyüğünün elinde sistem-
leşerek kemale eren Anadolu Türk tasavvufunun tam bir yansımasıdır.

Öte yandan Yûnus Emre’yi bu denli samimi kılan ve insanların gündelik hayatları dışın-
da sanatla veya tasavvufla iç içe soyut bir dünya kurarak değil de yaşadığı maddî dünya 



Y U N U S  E M R E 89

içerisinde dahi onu kendilerine yakın hissetmesi ise, en önemli vasıflarından birinin mü-
şahhas bir neticesidir: Yûnus bir mutasavvıf şair olmakla birlikte asla sosyal yaşamdan 
kopmamış ve dinî konularda göstermiş olduğu hassasiyet onu hiçbir zaman yaşamdan 
soyutlamamıştır. Bunun en açık misali, menkıbede nakledildiği üzere kendisinin Hacı 
Bektâş-ı Velî’ye buğday alacağını umarak gitmesi ve Hünkâr’ın ona defaatle sual ettir-
mesine karşın himmet değil buğday istemesidir. Bu ve bunun gibi birçok örnek, Yûnus’u 
halka yaklaştırmış ve vahdet, Allah’a ulaşmak gibi yüksek gayelere ulaşamamış gönüller 
için bile tercüman kılmıştır.

Yûnus Emre’nin dervişliğine, tasavvufu yaşayış biçimine gelince tekke içerisinde yaşayan 
ve birtakım ritüellere bağlı şekilde zuhûr eden bir tasavvuf anlayışının yerine karşımıza 
daha dinamik bir algı biçimi çıkmaktadır. O, insan-ı kâmili bize anlatırken bunu gün-
delik hayatın içinden, tabiattan ve etrafta el-ân görülebilecek örneklerden yararlanarak 
yapmaktadır. Mesela Yûnus’a göre Hak yolcusu insan göçmen kuşlara, Hakk’ın varlığı da 
denize benzer. Göçmen kuşlar nasıl ki deniz kenarında kışlar ise, Hak yolcusu gönüller 
de elbet Hakk’ın varlığına dönecektir.

Yûnus Emre’den bahseden eski kaynaklara göz attığımızda ise, bu eserlerin onun şairli-
ğinden ziyade mutasavvıf kişiliğini ön plana çıkardıklarını görmekteyiz. Bu kaynakları 
göz önüne almada, Yûnus’un felsefesini anlamak noktasında dönem itibarıyla da daha 
isabetli tespitlere sahip olabileceklerini dikkate almak gerekliliği önemli bir yer tutar. 
Örneğin Lamiî Çelebi onun sanatından şu sözlerle bahseder: “Baştan başa tevhîd sırları, 
ferdâniyyet tavırları, rumûz u işârettir.” Âşık Çelebi ise Yûnus Emre’nin “Lisân-ı kâli, lisân-ı 
hâle tercemân etmiş abdâl ve ebrârdandır ve hakîkat lisânıyla izhâr-ı mafi’z-zamîr eden ashâb-ı 
esrârdan” bir kimse olduğunu söylemektedir. Süleyman Köstendilli ise Hazret-i Yûnus’u 
zikrederken “Türkçe ibarelerle gazel ve ilâhi tarzında pek çok tasavvufî sırrı izhâr etmiştir” der. 
Bursalı Mehmed Tâhir ise onun sanatındaki tasavvufî mahiyeti şu sözlerle dile getirmek-
tedir: “İlâhiyât-ı ârifâneleri sâde ve âmiyâne olmakla beraber, gavâmız-ı ilm-i tasavvuf cihetiyle 
pek çok mezâmin-i hakîkayı câmi’ olduğu kendisinden sonra gelen bi’l-cümle urefâ ve kümmelînin 
teslîm-gerdesidir.” 

 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ90

Hak bir gönül verdi bana hâ demeden hayrân olur
Bir dem gelir şâdi kılur bir dem gelir giryân olur

Bir dem sanasın kış gibi şol zemherî olmuş gibi
Bir dem beşâretten doğar hoş bağ ile bostân olur

Bir dem gelir söyleyemez bir sözü şerh eyleyemez
Bir dem dilinden dür döker dertlilere dermân olur

Bir dem çıkar arş üzere bir dem iner tahtesserâ
Bir dem sanasın katredir bir dem taşar ummân olur

Bir dem cehâlete kalur hiç nesneyi bilmez olur
Bir dem dalar hikmetlere Câlinus u Lokmân olur

Bir dem dîv olur ya perî virâneler olur yeri
Bir dem uçar Belkıs ile sultânı ins ü cân olur

Bir dem varır mescidlere yüz sürer anda yerlere
Bir dem varır deyre girer İncil okur ruhbân olur

Bir dem gelir İsî gibi ölmüşleri diri kılar
Bir dem girer kibr evine Fir’avn ile Hâmân olur

Bir dem döner Cebrâil’e rahmet saçar her mahfile
Bir dem gelir gümrâh olur Miskin Yûnus hayrân olur



Y U N U S  E M R E 91

Yûnus Emre’nin şiirlerinde ve hakkındaki menkıbelerde karşımıza çıkan en belirgin kav-
ramlardan biri, içinde bulunduğu “telvin” halidir. Zaman zaman hasret, korku, neşe, se-
vinç, keder, ızdırap gibi ruh hallerinin kendini göstermesi şeklinde de tanımlanabilecek 
bu hâl, tam bir kemâlâta henüz erişememiş bir makâmdır. Hazret-i Yûnus’un şiirlerinde 
de sıkça rastladığımız bu hâlden hâle bürünme durumu için, mutasavvıflığının yanında 
bir halk adamı oluşu, şairliğinin yanında döneminin sorunlarıyla da ilgilenen bir zaman 
ehl-i oluşu gibi etkenler dikkate alınmalıdır.

Yûnus Emre hakkında en çok malumata sahip olabileceğimiz ve en sahih kaynak olan 
şiirlerinden yola çıkarak söyleyebiliriz ki, onda insanoğlunun hayalleri ve isteklerinin 
yanı sıra türlü zaafları ve çok yönlü mizacı da kendini göstermektedir. Diğer taraftan 
Yûnus Emre, şiirlerinde kendisinden bahsetmekle birlikte hakikatte insanı ve insanlığı, 
yani nefsi anlatmaktadır. Ayrıca özellikle belirtmekte fayda var; ondaki bu telvin, dünyevî 
meseleler için değil tasavvuf hususunda, vahdete erişme noktasında ortaya çıkmaktadır 
ve din, ilahiyat, tasavvuf, aşk, sanat gibi konularla uğraşan her beşerin hayatında var olan 
gelgitlerdir. Yani Derviş Yûnus Hakk’ın varlığı, birliği ve güzelliği karşısındaki şaşkınlık 
ve hayranlığı neticesinde bu telvin haline bürünmüştür, diyebiliriz. Ahmet Kabaklı onun 
ruh dünyasındaki bu gelgitler için şöyle söylemektedir:

“Bir mânâ entelektüeli ve sanatkâr olan şairimiz güzelliğe çabuk kapılan; tabiatın ve insanın ha-
rikaları karşısında şaşkınlıklara, hayretlere kapılıp buradan ilâhî aşka, ‘lâ-mekân’ hayranlığına 
varan bir yaratılıştadır. Şu âşık mizaç onu kutuptan kutba sürükler: Bakarsınız kendine güveni 
gitmiş, zemheride bir ot gibi uyuşuk, değersiz görüyor kendini; bakarsınız yukarıdan müjdeyi 
almış gibi yeniden doğar, bağ ve bostanı meydana getiren bir bahâr oluverir. Bakarsınız nutku 
tutulmuş, canı laf etmek bile istemiyor, bakarsınız şaşılacak bir talâkat, ikna gücü, çâre bulucu-
luk içinde her derdin tesellisini, dermânını Yûnus veriyor. Daha biraz önce hiçbir şey bilmediği 
üzüntüsüne kapılan bu insan, bakarsınız Lokman ve Câlinus hekimler gibi etrafa şifâ dağıtıyor.”

Duyguları, zaafları, korkuları, neşeleri olan insanoğlunun ruh halini adeta tercüme eden 
Yûnus’ta, en açık görülen iki duygu vardır: neşe ve hüzün. Birbirine tamamen zıt gibi 
görünen bu iki duygu, dîvânındaki hemen hemen her şiirde hissedilmektedir. Bu konuda 
orijininden uzak olmakla birlikte yapılan bir tespit de şudur: Yûnus belki de, ömrünün 
ilk çağlarında fânilik acıları şeklinde kendini gösteren ölüm korkusunun, yaratılmış dün-
yanın güzelliklerine ve zevklerine doyamama endişesinden kaynaklı bir hüzün bulutu 
altındadır:

“Halkı bostân edinmiştir dilediğin üzer ölüm”

YZ

“Bir nicenin belin büker bir nicenin mülkün yıkar 
Bir nicenin yaşın döker var gücünü ezer ölüm”

YZ

“Vardım sinlerin katına baktım ecel heybetine 
Nice yiğit muradına ermeyüben ölmüş yatar”

YZ

“Bu dünyada bir nesneye yanar için göynür özüm 
Yiğit iken ölenlere gök ekini biçmiş gibi”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ92

Olgunluk ve ermişlik çağına girdiğinde ise bu korkunun yerini vuslat, ebedî mutluluk ve 
güzellik gibi sevinç duygusu almaktadır:

“Varlık çün sefer kıldı dost andan bize geldi 
Vîrân gönül nûr doldu cihânım yağma olsun

Geçtim bitmez sağınçtan usandım yaz u kıştan 
Bostanlar başını buldum bostanım yağma olsun” 

YZ

“Bir sâkîden içtim şarap arştan yüce meyhânesi 
Ol sâkînin mestleriyiz cânlar onun peymânesi”

YZ

“Hak’tan inen şerbeti içtik elhamdülillah
Şol kudret denizini geçtik elhamdülillah

Şol karşıki dağları meşeleri bağları 
Sağlık safalıkıla aştık elhamdülillah”

“Hak cihâna doludur kimsene Hakk’ı bilmez 
Onu sen senden iste o senden ayrı olmaz”

Pek çok İslâm mutasavvıfı tarafından açıklanan ve benimsenen vahdet-i vücûd anlayışı, 
Muhyiddîn-i Arabî tarafından bir sistematiğe oturtulmuş ve bu telakki Yûnus Emre tara-
fından da benimsenmiştir. Vahdet-i vücûd fikrine göre âlem, bir tek hakikat ve varlıktan 
ibarettir. Allah mutlak ve tek varlıktır. Kendi zâtıyla var olan Mevlâ, bütün zamanları ve 
mekânları kaplayan bir nûrdur ve kainatta görülen çokluk aslında, bir’in tecellisi, yansı-
masıdır. Zira O’nun zâtı, ancak çokluk olarak görebildiğimiz sıfatlarıyla bilinebilir.

Hazret-i Yûnus Emre, bütün yaşamını, ilmini, sanatını ve düşünce dünyasını tamamen 
İslâm şeriatına bağlı, seyr-i sülûk üzere ve İslâm tasavvufunun belirlemiş olduğu “şeriat, 
tarikat, marifet, hakikat” makamları üzerine kurmuş bir ârif kişidir. Diğer taraftan Yû-
nus’taki “yakîn” bilgi, medrese ilminden gelme değil tamamen ilhama dayalı bir bilgidir. 
Kaldı ki, dîvânındaki şiirler dahi incelendiğinde, bu dört makamın sistemli bir şekilde 
olmasa da Yûnus’un sözlerini tezyin etmekte olduğu hissedilmektedir.

Yûnus dîvânında bu tevhid düşüncesi hemen her satırda kendini gösterir biçimde işlen-
miştir. Ona göre bütün mahlûkat Allah’tan zuhûr etmiştir ve bütün bu varlığın aslını 
bilen nazar ehli, baktığı her yerde Allah’ın cemâlini görecektir.

“Sensin bu gözümde gören sensin dilümde söyleyen 
Sensin beni var eyleyen sensin hemin öndin sona”

Hadis-i Şerîf ’te zikredildiği üzere “Allah vardır, onunla beraber hiçbir şey yoktur.” Yûnus 
Emre de hadiste belirtilen bu inancı, 

“Yogidi bir bârigâh
Varıdı ol pâdişâh”



Y U N U S  E M R E 93

sözleriyle dile getirmiştir. Yaratılmış ve yaratılacak bütün mahlûklar, ezelde, âlem-i er-
vâhta gizlidirler ve âlem-i ervâh Yûnus Emre’nin dilinde “Nûr Dağı” mecazıyla yer bulur:

“Ne ogul varıdı ne kız vâhididük anda biz 
Konşıyıduk cümlemüz nûr tağın yaylar iken”

Bir karıncaya dahi ulu nazar besleyen Yûnus Emre’ye göre, çokluk âlemi (kesret) küllî 
olarak ifade edilen “on sekiz bin âlem”in aslı da bir’dir; bu bir’den başka hiçbir şey yok-
tur. İnsansa ezelde bu birliği tasdik etmiştir ve dünyaya gelişinin sebebi de ezelî birliği 
müşahede etmektir:

“Elest’e bileyidük göz açduk belî didük 
Yûnus’ıla gayrını kamu birden eyledi”

Yûnus Emre’nin gözünde bütün eşyanın aslı Allah’tır ve görünürdeki çokluk aslında 
Hakk’ın yansımasıdır. Yani zâhirdeki çokluk, bâtında tektir. Vahdet zamansız ve mekân-
sız bir kavramdır. Yaratılmış ve yaratılacak bütün mahlûkat evvelde “Nûr Dağı”nda Allah 
ile yekvücûddur; buradaki birlikten zuhûr ederek âlem-i imkâna inmiştir ve kâlû belâda 
verdiği söz üzere tekrar vahdet âlemine dönecektir. Hazret-i Yûnus da tasavvuftaki vah-
det-kesret anlayışını çeşitli kavram ve mecazlarla dile getirmiş; pek çok beytinde vahdeti 
ihâtâ edici, kuşatıcı, temiz, saf ve büyüklüğüyle ummân gibi, kesreti ise bu vahdet derya-
sında bir katre, bir yağmur damlası veya bir ırmak olarak betimlemiştir. Yani kesret, vah-
detten kopma bir kavram olmakla birlikte aslında özünde farklı bir şey muhteva etmez, 
edemez. Şu halde, birlik çoklukta gizlidir ve gönül gözünü açmış nazar ehli kişi, kesrette 
Hakk’ın birliğini görür:

“Zihî deryâ ki katreden görindi 
Ne deryâdur ne katredür gör indi

Acep katre ki deryâ anda mahfî 
Bu mahfî sırrı sen senden sor indi”

İşte kesret âleminde görünen bu çokluk ve farklılık, irfan ve aşk sahibi kişileri yanıltamaz, 
zira onlar kesretin, vahdetin bir yansıması olduğunu bilirler. Bakmasını bilen kişi de, 
baktığı her aynada bir tek yüz görür:

“Eğer âyine bin olsa bakan bir 
Gören bir görinen bin bin görindi”

Yûnus Emre’ye göre vahdet kuşatıcı olmakla birlikte, içinde barındırdığı tüm çokluğa rağ-
men kirlenmez; saf ve temizdir ve hatta temizleyicidir. Bu noktada Hazret-i Yûnus vahdeti 
saf bir suya benzetir ve su, girdiği her kabın rengini alabilir. İşte kesret âlemindeki her 
renk, binbir isimle tecelli eden vahdetin yine bir yansımasıdır. Yûnus Emre’deki tasavvuf 
telakkisinin her noktasında söyleyebileceğimiz gibi vahdet hususunda da şu konu üzerin-
de hassasiyetle durmamız gerekir: Yûnus’un, vahdeti bir ummana benzetmesi kendi ira-
desi ile değil, Kur’ân’a dayalı bir benzetmedir. Diğer taraftan Yûnus Emre sadece gönlün-
deki coşkunluğu dile getirmek, yahut tasavvuf telakkisi üzerine bilgi aktarmak maksatlı 
şiir söylememiştir. Yaşadığı çağdan bu güne şiirlerinden yola çıkarak onun bu konudaki 
tespitlerine ve öğütlerine de ulaşabiliriz. Yûnus Emre’ye göre ikilik ile gelen doğru yolu 
bulamaz; doğru yol birlik yoludur. İşte Allah’ın birliğini idrak edebilmiş kişiler, yani doğ-
ru yolu bulmuş kişiler de, insan-ı kâmil olabilmiş, tam bir olgunluğa erişebilmiş kişiler-
dir. Bu kişiler vahdete erdiğinde saf şarap içmiş gibi kendinden geçer ve dirlik bulur. Bu 
erenler, her bir eşyâda Allah’ın nûrunu görürler.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ94

“Muhammed darılmazdı sen neye darılırsın 
Bu darılmak sende var sen derviş olamazsın”

Yûnus Emre, Anadolu’da hem “millî” tasavvuf anlayışıyla hem de bunu ifade ediş biçimiy-
le adeta Ahmed Yesevî’nin bir devamı olmuştur. Buradan yola çıkarak rahatça söyleyebi-
liriz ki, onun gerek eserlerinde gerek hayatında daima ön planda tuttuğu ahlak anlayışı, 
kendini öğüt verici, “hikmetli” bir üslup içerisinde göstermektedir.

Yûnus’taki ahlak, hikmet, din, aşk gibi tüm mefhumlar, daha evvel de belirttiğimiz gibi 
İslâm tasavvufundan ve İslâm’ın esaslarından doğmakta ve beslenmektedir. Birkaç man-
zumesi ve özellikle Risâletü’n-Nushiyye’de gördüğümüz didaktik ahlak telkinleri, bazı 
şiirlerinde karşımıza son derece yaşanmış ve dava edilmiş bir coşkunluk içinde çıkmak-
tadır. Yûnus Emre’nin ahlak anlayışı için de diğer mefhumlar gibi, bunun yeni bir şey 
olmadığını, sözlerinin arkasında daha önce görülmemiş, duyulmamış bir kavram bu-
lunmadığını tekrar belirtmek gerekir. Onun en önemli özelliği, bunları Türkçenin en 
güzel şekliyle ifade etmiş olmasıdır. Ayrıca eserlerindeki samimiyetten ve menkıbelere 
konu olmuş hayatından yola çıkarak, Yûnus’un ahlak anlayışının yalnız düşünce veya laf 
olmadığını, onun bu telakkileri hayatının her safhasına tatbik etmiş olduğunu görmek-
teyiz. Bu noktada tekrar Hazret-i Yûnus’un bir şair olmaktan öte, bir mutasavvıf olduğu 
üzerinde durmamız gerekir.

Ahlakî değerleri en ince ayrıntısına kadar yaşayan Yûnus Emre’nin üzerinde ısrarla dur-
duğu, hatta en üstün değer olarak gördüğü bir diğer konu ise, gönül kırmamaktır:

“Bir kez gönül yıktın ise 
Bu kıldığın namaz değil 
Yetmiş iki millet dahi 
Elin yüzün yumaz değil”

Yûnus Emre daima, hümanistliğinin değil mutasavvıf kişiliğinin bir yansıması olarak, 
İslâm esaslarına uymayı ve İslâmiyet’in sabır, kanaat, hoşgörü, cömertlik, iyilik, fazilet 
gibi değerlerini benimsemeyi telkin eder. Çünkü;

“Din tamâm olunca doğar muhabbet”

Ayrıca Yûnus Emre’nin şiirlerinde en sık dile getirdiği hususlardan biri olarak zikretme-
liyiz ki, tasavvufta yükselmek, yani vahdet-i vücûda ermek, Hak’tan başka her nesneyi 
gönülden silmek için de girilmesi gereken yol belli ve açıktır; “bir er eteği tutmak”. Bu 
yola baş koymuş kişi itirazsız, sorgusuz, sualsiz gurur, benlik, şüphe gibi duygulardan 
arınmalı, mürşidine koşulsuz bağlanmalıdır. İşte bu noktada da en önemli ve hassasiyet 
gösterilmesi gereken mesele, seyr-i sülûk için gösterilen bu gayret ve çekilen cefada rehber 
olarak Hazret-i Muhammed (SAV)’in sünnetini göz önünden ayırmamaktır. Bezmiâlem 
Valide Sultan’ın bu hususta dile getirdiği eşsiz beyti konuyu özetleyecek en naif cümle 
olsa gerektir:

“Muhabbetden Muhammed oldu hâsıl 
Muhammed’siz muhabbetden ne hâsıl”

Yûnus gönül kırmaktan bilhassa sakınır, demiştik. Çünkü tasavvuf anlayışına göre gönül, 
içinde sevgiliyi yaşatır, burası “sevgilinin konağı”dır; gönül hatta “Ben yerime, göğüme 
sığmadım. Mümin kulumun kalbine sığdım” Hadis-i Kutsîsi mucibince Kâbe misali Al-
lah’ın evidir.



Y U N U S  E M R E 95

“Ak sakallı bir hoca hiç bilmemiş hâl nice 

Emek vermesin hacca bir gönül yıkar ise”

Halbuki ‘hâl’e ulaşan, her çileye eyvallah diyip vuslat keyfine ermiş kâmil kişi, artık her 
mahlûkta, her güzellikte Allah’ı görür ve,

“Benim bir karıncaya ulu nazarım var”

der. İşte Yûnus Emre Hazretleri bu haliyle de Türk halkının yükselişine kanat olmuş, 
ufkuna ışık tutmuştur. Prof. Dr. Mümtaz Turhan’ın bu konudaki isabetli tespitlerini özel-
likle nakletmek gereklidir ki, hem Yûnus’un hem de Anadolu insanının İslâm ahlakı çer-
çevesinde ihyasını kavramada önemli bir unsurdur:

“Yûnus ve muasırlarının, insanları hiçbir fark gözetmeksizin sevmeleri, onlara karşı mü-
samaha göstermeleri lâzım geldiğine dair, (dinî, tasavvufî) telkinler Anadolu’yu baştan 
başa sarıyor, ulvî bir atmosfer meydana getiriyordu. Bu hava ve atmosfer içinde Anadolu 
insanı hislerin en ulvî samimisi olan sevgi ve matemde birleşebiliyor, birbirine karşı olan 
müsamahanın en yüksek mertebesine erişiyordu. Gerçi Avrupa da, bu tarihten itibaren 
altı asır boyunca, vakit vakit şiddetlenen bir arzu ile ‘hümanizm’ namı altında, bu idealin 
peşinde koşmuş, fakat hiçbir vakit ona bu nispette erişememiştir. Üniversitelerde, semi-
ner ve kolokyumlarda, dergi ve kitaplarda bu mevzu konuşulmuş ve bu hususta yazılar 
yazılmış, münakaşalar olmuştur. Garplı tahayyül etmiş, özlemiş; Anadolu insanı onu ya-
şamıştır.” 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ96

Bir kez gönül yıkdın ise bu kıldığın namaz değil
Yetmiş iki millet dahı elin yüzün yumaz değil

Erenler gelip geçdiler dünyâyı koyup göçdiler
Havâya agup uçdılar bular hümâdur kaz değil

Cân odur ki Hakk’a ere ayak odur yola gire
Er oldur alçakda dura yüksekden bakan göz değil

Münkir ile müdde’îyi sayma buçuğa koyanı
Git ahura tak buları her kim ki ‘âşık-bâz değil

Doğru yola gitdin ise er eteğin tutdun ise
Bir hayır da etdin ise birine bindir az değil

Yûnus bu sözleri çatar sanki balı yağa katar
Halka metâ‘ların satar yükü güherdür tuz değil



Y U N U S  E M R E 97

“İlim ilim bilmekdür ilim kendin bilmekdür 

Sen kendüni bilmezsen bu nice okumakdur”

İslâm’ın temel öğesi olarak Allah’ın Kur’ân’ında bildirdiği ve Hazret-i Peygamber’in ha-
dislerinde belirttiği şekliyle, Mevlâ’nın “bilinmekliği dilemiş” olduğu ve insanoğlunun da 
dünyada onu tevhid etmek, bilmek ile görevlendirildiği tasvir edilmektedir. Bu noktada 
özellikle zikretmek gerekir ki, Rabbini bilmek ancak kendini, yani nefsini bilmekle müm-
kündür. İşte kendi özünü tanımayan kişi, Yûnus Emre’nin deyimiyle “hayvandan beter” 
olarak tasvir edilmiştir:

“İlim okımak bilmeklik kendözini bilmekdür
Pes kendözin bilmezsen bir hayvândan betersin”

Özetle; “Nefsini bilen Rabbini bilir!” Yûnus Emre dile kolay yaşamaya zor bu sözün sırrını 
çözmüş, mânâ kapısından içeri girenlerden olmuştur. Bu kapıda kalanlara ise, sözlerinde 
şöyle seslenmektedir:

“Mâşuka halvetinin yedi kapısı vardır 
Ol kapıdan içeri seyrân kılasım gelir”

“Allah” insanın özünde gizlidir ve benlik kavgasına düşmüş kişiler, özündeki cevherden 
bîhaber benliği kendilerine atfedenler, aslında kendi özlerinde dünyayı görenler bu zavi-
yesi ile Hazret-i Yûnus’a göre yolda kalmış kişilerdir. Yola devâm etmek içinse girilesi yol, 
ancak ve ancak bir mürşide intisab etmekten geçer:

“Sen seni bilmeyince ere nazar kılmayınca 
Senliği bu ara yirden gidermezsen oldu duzak”

İşte tasavvuf yolunda taklitten geçip tahkike dönmek, ilimden irfâna, sûretten mânâya 
varmak, özünde Allah’ı bulmak varlığın en yüce ve en önemli gâyesidir. Yine Derviş Yû-
nus’un bir Hadis-i Şerîfi tasviri ile Yûnus’a göre insanların en seçkini kendisini bilendir:

“Andan yigrek ne vardur kişi bile kendözin 
Kendözin bilen kişi kamularda ol güzîn”

Yûnus Emre’ye göre kişinin kendi nefsine nazar eyleyebilmesi, gerçek ilmin insanın ken-
dini bilmek olduğunu kavrayabilmesi aynı zamanda sonsuz mutluluk ve kavuşmasının 
da anahtarıdır. Şüphesiz “Ölmeden önce ölünüz” Hadis-i Şerîfi üzere insanın gözlerini 
kendi özüne çevirmesi, orada nice Leylâların olduğunu görebilmesinin tek yoludur:

“Sana gel sen seni sende bulıgör 
Sana bak sendeki bil kimdür indi”

Bu meyanda Hazret-i Yûnus’a göre kendini bilen kişi artık Hakk’ı bulmuştur; Hakk’a va-
ran kişide de artık bâtın üzere hiçbir korku zerresi kalması mümkün değildir:

“Neteki ben beni bildüm diledügüm Hakk’ı buldum 
Korkum anı buluncadı korkudan kurtuldum ahî”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ98

“Evvel yir-gök yogıdı varıdı ‘ışk bünyâdı 
‘Işk ezelden kadîmdür ‘ışk getürdi ne varın”

İslâm’daki tasavvuf öğretisine göre aşk, yer ve gökler yaratılmazdan evvel, ezelden de 
kadîm olan her şeyin ilk kaynağı ve yaratılış sebebidir. Aşkın asıl sahibi Allah, kainatı 
bu aşk ile donatmış ve gözün gördüğü her zerrede bunu âşikâr kılmıştır. Yaratan’ın eşyâ 
âleminde zuhûruyla kendini gösteren aşk, mutlak varlığın bizzat zâtında mevcut olan 
Rabbânî aşktır. Yûnus Emre’nin de şiirlerinde en çok, en derin ve yoğun şekilde dile getir-
diği konudur aşk. Zira hem tezkirelerde kendisi hakkında şâirliğinin önüne geçmiş olan 
mutasavvıflığı hem de şiirlerindeki aşkı işleyiş biçimi ile birçok yerde kendinden Âşık 
Yûnus olarak söz etmesi, bize açıkça göstermektedir ki, o aslında bir “aşk ahlakçısı”dır.

Âşık Yûnus’un en sade ve samimi sözlerle intikal ettirdiği tasavvuf öğretisinin orijinindeki 
olgu, mutlak varlığa inanan ve inandıklarıyla da ilmedenlerin, sahip oldukları aşk ile ben-
liklerinden vazgeçerek şahit oldukları mânâda aşka düşüp yok olduklarını ve bu kişilerin 
özlerinin artık Nûr-ı Rabbânî’yi yansıtan birer aynaya dönüştüğünü tasvir etmektedir. Bu 
mertebeye vasıl olmuş hakikî âşık kişiler ise, sahip oldukları aşk ile sonsuzluğa ulaşma 
yoluna girmiş ve tasavvuftaki şeriat, tarikat, marifet ve hakikat makamlarından geçmiş-
tir. Yûnus da kelâmında aşkın, Allah’a giden yolda son makam olan hakikat makamında 
zâhir olduğunu söylemektedir:

“Evvel kapu şerîat geçse andan tarîkat 
Gönül evi ma’rifet ‘ışk hakîkat içinde”

Dolayısıyla tasavvufta aşk makamı beşerin ulaşabileceği en yüce makamdır ve aşk sözü-
nü söyleyen dil, en kudretli dildir. Yine de bu kudret dili, insana verilen en mukaddes sır 
olan aşkı açık etmeye yeltenemez. Zira emanet ehli, bu sırrı korumakla mükelleftir:

“Emânetdür sakıngıl ‘ışk haberini zinhâr 
Oturup değme yirde söyleme ‘ışkun sözin”

Yûnus’a göre, yaratılmışların en şereflisi olan insan, bu dünyaya bir müşahede için gel-
miştir. Onun işi dünya işleriyle uğraşmak değil, sevmektir. Zira Allah mümin kulunun 
gönlündedir ve Allah’a ulaşmak ancak sevmekle; gönüller yıkmak yerine gönüller yap-
makla mümkündür:

“Ben gelmedüm da’vî içün benüm işüm seviyiçün 
Dostun evi gönüllerdür gönüller yapmağa geldüm”

Âşık Yûnus’un kelâmında Rabbânî aşk benliği yok eder, çünkü dünya derdine düşmüş 
kişiler aşktan haber veremezler. Dost aşkına ulaşanlar için ise dünya ve ahiret bir olmuş-
tur; bu kişiler ölmeden önce ölenlerdir. Dünya işinden geçip hakikate ermiş kişiler her 
lahza muhabbet içredir. Çünkü bu âşıkların aşkları Allah’tandır. Aşk canda zâhir veyahut 
pinhandır. Bütün devrân bu aşk ile döner; aşk, canlara durak yere göğe direktir. Bütün 
varlık aşk ile hayat bulmuştur:

“’Işk şevkından âlem toldı bu âşıklar andan geldi 
‘Işksuz biten çiçek soldı ‘ışkıladur dirlik hoşu”

Yûnus Emre aşkı, insanlar için kendilerini güvende hissettikleri, huzur ve saadet bul-
dukları taşraya kapalı bir eve benzetir. Aşk evi, gönüldür ve bu hâneye girenler Allah’tan 
başka hiçbir şeye meyledemezler:



Y U N U S  E M R E 99

“’Işk da’vîsi kılan kişi hiç anmaya hırs u hevâ 
‘Işk evine girenlere ayruk ne meyl ü ne vefâ”

Aşk kıymeti cihetiyle Yûnus’un sözlerinde bir cevhere benzetilmektedir. Aşk mücevherini 
elde etmiş kişiler, bu gizli ve kıymetli hazineyi korumaya da mecburdurlar:

“Âşıklarun hâlini âşık olanlar bilür
‘Işk bir gizlü haznedür gizli gerekdür esrâr”

Öte yandan Yûnus Emre aşkı bir ateşe de benzetmiştir ve aşk, ateşin ocağı yakması gibi 
insanı yakar kavurur. İçine ne kadar çok odun atılırsa ateş de o kadar büyür. İnsanın da 
aşkı ne kadar şiddetli olursa, vücudu o kadar çok yanar. Aşk ateşiyle yanmış kişi aynı 
zamanda ilâhî sevgiyle dünyaya karşı mevzularda sükûn da bulur ve bu, kişiyi yumuşak 
huylu kılar. Zira ilâhî aşka ermiş kişi için, dünyevî meseleler önemli bir yer tutmaz:

“Cânum ‘ışkun külhânıdur tartınmadın ur odını 
Kamış suyı şeker olur od bıragıcak külhâna”

YZ

“Anı seven âşıklarun söylerisem sıfatını
Anun ‘ışkı urganında koyundan da yavaş oldı”

Aşk şarabıyla kendinden geçmiş olan âşık, ne yaptığından bîhaber, kendinden geçmiştir. 
İşte bu hal, vecd halidir ve kişiyi Allah’ta yok olmaya götürür. “Kim mânâ duyarsa aşk şa-
rabından içmiştir” diyerek Yûnus, ârif kişilerin her zaman aşk ile ilgili olan sözlerini birer 
“aşk şarabı”na benzetir. Aşk yoluna baş koymuş bu sözleri duyan kişi ise, sözlerin tesiriyle 
mest olur. Ayrıca Yûnus aşkın bir zehir olduğunu da vurgular; aşk insandaki nefsânî duy-
guları öldürüp Rahmânî duyguları diriltir:

“Nûşdur senün elünile zehr-i kâtil içerisem 
Bilmezem ne ma’nîsi var ol olur cânuma tiryâk” 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ100

Ey dost aşkun denizine girem gark olam yürüyem
İki cihân meydân ola devrânum sürem yürüyem

Girem denize gark olam ne elif ü mim ne dal olam
Dost bağında bülbül olam gülleri derem yürüyem

Bülbül olubanı ötem gönül olam cânlar ütem
Başımı elümde tutam yoluna varam yürüyem

Bülbül olıbanı gidem ey nice gönüller güdem
Yüzüm aşk ile dem-be-dem toprağa sürem yürüyem

Şükür gördüm dîdârunı aşdum visâlün yârını
Bu benlik senlik şârını terkini uram yürüyem

Yûnus’dur aşk âvâresi bîçâreler bîçâresi
Sendedür derdüm çâresi dermânum soram yürüyem



Y U N U S  E M R E 101

 

“Yûnus kim öldürür seni veren alır yine cânı 
Bu cânlara hükmedeni kim idügin bildim ahî”

Yûnus Emre’nin şiirlerinden yola çıkarak, onun ölüm hakkındaki düşünceleri ve ölüme 
yaklaşımı ile ilgili derin telvinler olduğunu söylemiştik. Bunu onun, tasavvufî olgunluğu-
nun ve bilgi düzeyinin değişim ve gelişimine bağlamak mümkündür. Zira şairin bazı şiir-
lerinde ölüm pişmanlık, keder, ızdırap, korku, hasret gibi hisleri çağrıştırırken, birtakım 
şiirlerinde ise neşe, sevinç, vuslat, saadet, mestlik gibi duyguları harekete geçirir. Esasen 
her beşerin hayatında bir şekilde büyük izler bırakan bu durum, hiç şüphesiz hayat ile 
ölüm arasındaki gelgitlerden kaynaklıdır. Yûnus’un ölüm hususunda vardığı nokta ölü-
mün, hayatın ta kendisi olduğudur:

“Yûnus beşâret sana gel derler dostdan yana 
‘Külli şey’in yerci ‘ilâ aslih söz aslıdur”

Derviş Yûnus bu fânî dünyada birtakım emeller peşine düşüp ömrü hebâ etmenin beyhû-
de bir telaş olduğundan, zira herkesin bu dünyayı bir gün terk edeceğinden dem vurur. 
Marifet aşk ile gidebilmektir. Bu fânî âlemin hakikatte bir gurbet ili olduğu, asıl vatana ise 
ölümden sonra varılacağı düşüncesi bütün mutasavvıflar gibi Yûnus’ta da diğer fikirlere 
göre daha hakimdir. Dahası ona göre asıl garip olan, insanın kendi eliyle mezara koyduğu 
yakınlarından da ibret almayıp hâlâ bu dünyanın peşine düşmüş olmasıdır:

“Bu cân sana bâkî kalmaz anda varan geri gelmez 
Son pişmanlık assı kılmaz gel ikrâr et erenlere”

Ölümü zorlaştıran ve ürkütücü hale getiren en büyük şeyin Yûnus, bu dünyada mala 
mülke, yani bu fânî dünya zenginliğine olan düşkünlük olduğunu söylemektedir. Dün-
yevî şeylere tamah edip bağlanmak, dünya sevgisi bağlılığının başıdır. Öte yandan mal 
mülk ne kadar çok olsa, her insan ahirete elleri boş gider. Şair bu yüzden, dünya için uzun 
ve büyük emeller besleyenleri cahil kimseler olarak tasvir etmektedir. Zira Kârun kadar 
zengin de olsa bir insan, ölüm onu elbet sahip olduğu her şeyle birlikte görünen âlemde 
yok edecektir:

“Berk yapıştın şol dünyaya koyup gitmeyesin gibi 
Karanu yalınız sinde varıp yatmayasın gibi”

Madem bu dünyada mal mülk biriktirmek boş bir gayrettir, o halde ne biriktirmek, neyin 
peşine düşmek gerekir? Hazret-i Yûnus’a göre bu dünyada biriktirilecek meta ancak ve 
ancak “emr-i bil ma’ruf nehy-i ani’l münker”dir:

“Benim bunda kararım yok ben bunda gitmeye geldim 
Bezirgânım meta’ım çok alana satmaya geldim”

Buradan hareketle kesinlikle söyleyebiliriz ki, Derviş Yûnus bu dünyayı bir imtihan yur-
du olarak görmekte, “Allah, amelce hanginiz daha güzeldir diye, sizi imtihan etmek için 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ102

hem ölümü; hem de hayatı yarattı.” âyetindeki takva şuuruyla hareket etmektedir. Bu nok-
tada idrake ulaşmış biri için yapılacak en öncelikli amellerden biri bütün kötü huylardan 
arınmaktır:

“Ey dostunu düşmân tutan gıybet yalan söz söyleme 
Bunda gammazlık eyleyen anda yeri dar olusar”

İbadetleri yerine getirmek, gönülden dünya sevgisini yok edip “ölmeden önce ölmek” ve 
dünya nimetlerine itibar etmemek, nefsini terbiye etmek, kısaca Hazret-i Peygamber’in 
sünneti üzere yaşamak İslâm itikadınca ölüme yapılacak temel hazırlıklardır ve bir kişi-
nin bütün bunları başarabilmesi için, öncelikle gaflet uykusundan uyanıp gönül gözünü 
açması, günahlarından tövbe etmesi lâzımdır. İşte Yûnus Emre’ye göre birer dervişlik 
alameti olan bu davranışlarla dünyayı terk eden kişi, Allah katında diri olabilir:

“Bu vücûdun sermâyesi od u su toprak u yeldir 
Her biri aslına gider gâfil olmak nendir senin”

Âşık Yûnus’un dilinde sık sık tekrarlanan bir husus daha vardır ki İslâm tasavvufunun 
belki de temelini teşkil eder. “Mûtu kable en-temûtû” (Ölmeden önce ölünüz) Hadis-i 
Şerîfi üzere, bu dünyadayken insanın nefsini öldürüp yüzünü ahirete dönmesi lâzımdır. 
Zira bir dervişin en büyük düşmanı nefsidir ve Yûnus’a göre aşkın ilk şartı da budur. Yani 
gerçek Hak âşıkları, nefsini öldürmeyi başarabilenlerdir:

“Âşıklara yoldaş olup sâdıklara yâr olmadın 
Ölmezden öndin ölmedin aşk neylesin senin ile”

Yûnus’a göre, âşıklar ölümsüzdür, zira aşk için zaman kavramı yoktur. Nitekim o bir yan-
dan “Ezel ile ebed, dün ile bugündür bana”, bir yandan da “Aşk ile biliş cânlara, ezel ebed 
olmayısar” diyerek aradaki perdeyi kaldırır. Zaman mefhumu aradan kalkınca da ölüm 
ile hayat arasında hakikatte bir fark kalmaz:

“Ko ölmek endişesin âşık ölmez bâkîdir 
Ölmek senin nen ola çün cânın ilâhîdir”

Öte yandan, ölüm bir son değil başlangıçtır ve kişi ölümü tatmadan Hakk’a ulaşamaz. 
İşte gerçek âşıklar bu yüzden, ölümü ısrarla arzular, kendilerinin bu dünyada bir sürgün 
hayatı yaşadığını varsayarlar. Yûnus’a göre, mânâ âleminde Hak’tan haber gelmişken, hâlâ 
bu dünyada durmak bir akılsızlıktır. O halde ölüm insana hüzün değil sevinç getirmeli-
dir. Ölüm bir asla rücûdur. 



Y U N U S  E M R E 103

Biz dünyâdan gider olduk kalanlara selâm olsun
Bizüm içün hayır du‘â kılanlara selâm olsun

Ecel büke belümüzi söyletmeye dilümüzi
Hasta iken hâlümüzi soranlara selâm olsun

Tenüm ortaya açıla yakasız gönlek biçile
Bizi bir arı vechile yuyanlara selâm olsun

‘Azrâîl alur cânumuz kurur damarda kanumuz
Yayıcağız kefenümüz saranlara selâm olsun

Gider olduk dostumuza eremedük kasdumuza
Namâz içün üstümüze duranlara selâm olsun

Sözdür söylenür araya kimse döymez bu yaraya
İletüp bizi makbereye koyanlara selâm olsun

Bunda hep gelenler gider hergiz gelmez yola gider
Bizüm hâlümüzden haber soranlara selâm olsun

‘Âşık oldur Hakk’ı seve Hak derdine kıla devâ
Bizüm içün hayır du‘â kılanlara selâm olsun

Miskîn Yûnus söyler sözü kan yaşıla doldı gözü
Bilmeyen ne bilsün bizi bilenlere selâm olsun 

“Gelin tanşık edelim işi kolay tutalım 
Sevelim sevilelim dünyâ kimseye kalmaz”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ104

Hümanizm kavramının, merkezine insanı ve insan sevgisini alan bir kavram olduğu doğ-
rudur ancak mevzu bu kadar sıradan ve basit, elbette değildir. Zira Derviş Yûnus her ne 
kadar “yetmiş iki millete bir gözle bakan” ve en büyük korkularından biri “gönül yıkmak” 
olan bir gönül eri olsa da, onu bütün erdemlerin ve güzelliklerin kaynağını Allah’ta değil 
de insanda bulan hümanistler ile bir kefeye koymak asla bir payda olamaz. Bu noktada 
Cemil Meriç’in “imanını kaybeden bir çağın dini” dediği hümanizm üzerine söylediği 
sözleri dikkate şâyândır:

“Hümanizm Avrupalı için kaybettiği dinlerin, yıktığı inançların yerini alan bir put. Hümanizm 
bir aydın hastalığı ama kimse bu izmin hudutlarını çizemiyor. Diyorlar ki hümanizm, insanı mü-
kemmelleştirmek, varabileceği en yüksek irtifaa yükseltmek, yani gerçek insan, kâmil insan yap-
mak. Yalnız örnek kim olacak? Sokrat mı, Vinci mi, Erasmus mu, Goethe mi? Nietzsche’nin ideali 
insanüstü idi; yakın tarihin kanlı tâcdârları bu rüyanın ne kadar tehlikeli olduğunu ispat ettiler.

Hümanizm insanın tanrılaştırılmasıymış, hangi insanın, feylosofun mu, kozmonotun mu, yığının 
mı? Hümanizm, saltanatının sarsıldığını anlayan kilisenin de bayrağı...

Hümanizm insan haysiyetine saygı, insana tabiat içinde istisnai bir değer vermekse, İslâmiyet tek 
gerçek hümanizmdir.”

Yûnus Emre de aslında mizacında taşıdığı olabildiğince sevgi dolu, mütevazı ve hoşgörülü 
haliyle dışarıdan bakıldığında “hümanist” sıfatı altında değerlendirilmeye müsait bir tab-
lo sergilemektedir. Bu çerçevede dünyaya kavga için değil sevgi için, dava için değil mânâ 
için, gönüller yıkmak değil gönüller yapmak için geldiğini söyler:

“Ben gelmedim da’vî içün benim işüm sevi içün 
Dostun evi gönüllerdür gönüller yapmaya geldüm”

O, dört mukaddes kitabın da insana varlığın birliğini öğretmek için indirildiğini, bu bağ-
lamda insanın kendisi için ne düşünüyor, istiyorsa başkası için de aynı şekilde düşünmesi 
gerektiğini söyler:

“Sen seni ne sanırsan ayruğa da anı san 
Dört kitabın mânâsı budur eğer var ise”

Yûnus Emre pek çok şiirinde “yetmiş iki millete bir gözle bakmak”tan dem vurmuştur. 
Bu deyimdeki millet kavramının üzerinde de hususiyetle durmak lazımdır ki, bu deyim 
bugün sosyologların tanımını yaptığı mânâdan biraz daha uzakta duruyor. Yûnus’un bu 
sözle asıl kastettiği, değişik düşünce ve inançlardır. Bu deyim, aslında İslâmî bir telakki-
nin ifadesidir. İslâm inancında var olan yetmiş üç fırkadan yalnızca biri “Fırka-i Nâciye”, 
yani kurtuluşa erecek olan fırkadır. İşte bu yetmiş üç fırkanın yetmiş iki olarak söy-
lenmesi birinin kurtuluş fırkasını temsil etmesindendir. Yûnus da bu sözüyle yetmiş iki 
çeşit düşünce yapısına sahip insanın hak ve hakikat olduğundan ve tevhide ulaşmak için 
bütün bu düşünce ve anlayışlara hoşgörü, sevgi ve saygı ile yaklaşılması gerektiğinden 



Y U N U S  E M R E 105

dem vurmaktadır:

 “Bir kez gönül yıkdun ise bu kılduğun namaz degül 
Yetmiş iki millet dahı elin yüzin yumaz degül”

“Yetmiş iki milletin ayağın öpmek gerek 
Yaramağçün ma’şûka cümle millete bile”

YZ

“Yetmiş iki milletin sözünü ârif bilir
Yûnus Emre sözleri dâim usûl değil mi”

YZ

“Yetmiş iki millete suçum budur Hak dedim 
Korku hıyânetedir ya ben niçin kızaram”

İşte yetmiş iki millete bir gözle bakılması anlayışının temelinde tevhid inancı yatmakta-
dır. Tevhid ise, zaten İslâm’ın en büyük hakikatidir. Allah’ı bir bilen ve tüm halkta Hakk’ı 
gören kişi cem makamındadır. Gönül eğitiminden geçerek cem bilincine ulaşmış bütün 
müminler de bu makamın haliyle hallenmişlerdir. Örneğin Hazret-i Mevlânâ da “ben yet-
miş üç mezhep ile birim” demiştir. İşte Hazret-i Mevlânâ’nın olduğu gibi Yûnus Emre’nin 
de yetmiş iki millete aynı sevgi ve hoşgörü ile bakmasının sebebi, Allah’a olan muhabbeti 
ve idrakidir. Zira bütün mevcudat Hak’tan zuhûr etmiştir ve onu gerçek bilenler, “cümle 
âlemi kardeş” bilmişlerdir:

“Erenler buna kalmadı vardı yoluna durmadı 
Hakk’ı gerçek sevenlere cümle âlem kardaş gelür”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ106



Y U N U S  E M R E 107

Hazret-i Sultânü’l Âşıkîn

Ehl-i aşkın gülüdür Hazret-i Âşık Yûnus
Bâğ-ı Hak bülbülüdür Hazret-i Âşık Yûnus

Mest-i lâya’kıl eder dinleyeni nutku anın
Belî Hakk’ı mülidir Hazret-i Âşık Yûnus

Bahr-i vahdette garîk-i ahadiyyet oldu
Yemm-i vahdet selidir Hazret-i Âşık Yûnus

Tuttu hep râyihâsı bağ-ı cihânı o gülün
Âşıkânın pîridir Hazret-i Âşık Yûnus

Dediler o habîbin ilâhisi anın vardır hem
Filler hep delidir Hazret-i Âşık Yûnus

Binini gökte melekler binini insan okur
Böyle Hakk’ın kuludur Hazret-i Âşık Yûnus

Binini kuşlar okur subh u mesâ zikr ederek
Herkese sevgilidir Hazret-i Âşık Yûnus

Nâmı âşıkla mülakkab dahi dervişle hem
Bağ-ı aşk sünbülüdür Hazret-i Âşık Yûnus

Âşıkân cümle-i azâ gibidir bî-şüphe
Cümle uzvun dilidir Hazret-i Âşık Yûnus

Yardım ister ki bilir böyle Murâd-ı nâşâd
Âşıkânın elidir Hazret-i Âşık Yûnus



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ108



Y U N U S  E M R E 109

TÜRK KÜLTÜR VE 
SANATINDA 
YÛNUS EMRE İZLERİ 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ110



Y U N U S  E M R E 111

Genel bir girişle, Yûnus Emre’nin gerek muhatapları tarafından algılanış biçim-
leri, gerekse sözlerinin ve düşünce dünyasının kültür-sanat hayatına yansıma 
şekilleri, yaşadığı tarihten bu yana son derece dinamik bir yapıyı ortaya koy-
muştur. Zira her durumda edisyon-kritiği yapılmış bir Yûnus Emre imgesi sağ-

lanamasa da metnin tabii olarak sabit kaldığını, ancak algılanış ve işleniş biçimi üzerinde 
ciddi değişiklikler oluştuğunu gözlemek mümkündür.

Yûnus’un şiirlerinin algılanış ve yorumlanış biçimlerinin üstünkörü dahi olsa tarihsel bir 
tasnifine gidildiğinde, bu yorumların, sahiplerinin düşünce biçimleriyle, ideolojileriyle 
ve dönemin siyasi-toplumsal yapısı ile ciddi bir ilişki içerisinde olduğu sonucuna varmak 
kaçınılmazdır. Buna en güzel örnek ise, Fuat Köprülü’nün, onu, Türklerin edebî dehâsını 
yansıtacak bir ilham kaynağı olarak görmesi ve diğer taraftan dönemin siyasi olayları ne-
ticesinde bir milliyetçi sese duyulan ihtiyaç ile millî-mutasavvıf bir şair olarak gösterme-
sidir. Fuat Köprülü’nün ortaya koymuş olduğu Yûnus Emre portresi bize aslında, Yûnus 
Emre veya sanatı hakkında değil, daha çok Köprülü’nün ideoloji ve dönemin sosyo-politik 
durumu açısından ipuçları vermektedir.

Pekâlâ, Yûnus’u yüzyıllar boyunca bu kadar çok renk ve şekle büründüren, onun her 
dünya görüşü ve yaşayış biçimi içerisinde yer bulmasını sağlayan tılsım neydi? Bu so-
ruya verilebilecek akla ilk gelen cevaplardan birisi elbette ki, sanatının gücü ve kendi 
evrensel; zaman-mekanları aşan düşünce dünyasıdır. Ancak buraya gelene kadar üzerin-
de durmamız gereken önemli bir başka husus var ki, o da okur tarafına aydınlatıcı bir 
bakış açısı oluşturan “öğesi belirsizlik” ve belirsizliklerin, yorumu nasıl şekillendirdiği 
meselesidir. Yûnus Emre’deki belirsizliği üç noktada toplayabiliriz ki, bu durum, onu 
yorumlayanların sahasını genişleten önemli bir husustur: Bunlardan başı, daha evvel çok 
kez zikrettiğimiz metin konusundaki belirsizlik çeker. Zira Yûnus Emre’nin şiirleri uzun 
zaman belirsizliğini korumuş; 1990’lı yıllara kadar bir baskısının bulunmaması sonucu 
derme çatma dîvânlardan okunmaya çalışılmış ve vaktiyle tezkirelere de türlü sebepler 
neticesinde alınmamış olması sebebiyle, cönklerde karşılaşılan Yûnus veya Emre mahlaslı 
şairlerin birçoğu Yûnus Emre ile karıştırılmış, en önemlisi de Yûnus’a ait olmayan birçok 
şiir ona atfedilmiştir. Yani Yûnus Emre’nin şiirlerinin tamamıyla ulaşılabilir olamaması, 
eserlerinin de kısmî olarak değerlendirilmesine sebep olmuştur. Bu noktada ortaya çıkan 
belirsizlik, okurun Yûnus’u algılama biçimini kendi perspektifinden yola çıkarak ve ulaş-
mış olduğu veriye göre belirlemesi noktasında oldukça etkili olmuştur.

Yûnus Emre’nin hayatı hakkında yeterli bilgi ve vesikaya sahip olamayışımız da, ikinci 
önemli belirsizlik unsurudur. Zira Yûnus Emre’nin hem yaşamış olduğu dönem hem de 
içinde bulunduğu coğrafya, kendisinin hayatı hakkında bize biyografik bir bilgi suna-
mamaktadır. Bu noktada bildiğimiz şey, coğrafyanın ve sürecin çalkantılı ve karmaşık 
olduğudur. Anadolu Yûnus’un zamanında pek çok dil, kültür, din ve toplumun birbirine 
karıştığı, kelimenin tam mânâsı ile “kozmopolit” bir kavşaktır.

Yûnus’un şiirini zorlaştıran veya bir başka açıyla okurların onu anlaması noktasında çe-
şitlilik sağlayan unsur ise, onun yetişmiş olduğu kültürel arka planın anlaşılamamasıdır. 
Burada, şiirlerindeki anlam katmanları da göz önüne alındığında, ortaya çıkan boşluk-
ların hiç alakası olmayan öğelerle doldurulmaya çalışıldığına veya doldurulamadığına 
tanık olmaktayız. Bu açıdan Yûnus yorumları bir ihtimal üzerine inşa edilen kararsız 
binalardan menkuldür. Yûnus Emre’nin yetişmiş olduğu kültürel ortam ile, onun şiirleri-
nin basılmış olduğu 20. yüzyılın kültürel ortamı arasındaki uçurum da göze çarpmakta-
dır. Terminolojik kullanımları ve tasavvufa gönderme yapan anlam çağrışımlarıyla Yûnus 
Emre’nin arka planı ve dili, 20. yüzyıldaki ortalama okur kitlesi tarafından anlaşılması 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ112

zor bir durum haline gelmiş ve anlam katmanlarının da sağladığı kolaylık ile, bu kültürel 
arka plan dünyevî ve maddî unsurlar ile doldurulmaya ve anlamlandırılmaya çalışılmış-
tır. Şunu da müstakilen ve esefle belirtmek gerekir ki, bu arka planın anlaşılamaması 
yalnız Yûnus Emre için değil, aynı kaynaktan beslenen tüm aydınlarımız için geçerlidir.

Yûnus Emre, ayrıca, Osmanlı’nın bir aristokrat yapısının olduğunu iddia eden tezlere 
de itiraz eden en önemli savunma olarak karşımızda durmaktadır. Onun şiirindeki saf 
ve akıcı Türkçe, sadece sokaktaki insana değil toplumsal tabakanın her kesimine hitap 
etmiştir. Buradan hareketle aslında, Osmanlı’nın her tabakasının yüksek algı seviyesine 
sahip olduğunu da söyleyebiliriz. Zira, bugün, zamanında basit görülerek tezkirelere dahi 
alınmamış olan Yûnus Emre, ne şiirleri ne de beslenmiş olduğu kültür alt yapısı açısından 
anlaşılması ve ulaşılması güç bir yerde durmaktadır. Bir hülâsâ analiz olarak söylenebilir 
ki, Yûnus Emre prototipi üzerinden bakıldığında sanatın ve toplumsal seviyenin, idare 
edilenler ve idareciler arasında betimlendirilmeye çalışıldığı biçimdeki tespitler yersiz ve 
taraflıdır.

Yûnus Emre’nin Türkçeye hizmet etmiş en önemli şairlerden biri olmasıyla birlikte, edebi-
yat tarihimizin en önemli vesikaları olan tezkireler bize bu konuda hiçbir suretle kaynak 
teşkil edememektedir. Esasen bu tezkireler, Yûnus Emre gibi bir halk ve cemiyet şairini 
değil, ancak saray muhiti etrafında toplanan şairlerin hal tercümelerini, o da kısaca, kay-
detmektedirler. Bu nedenle, edebiyat tarihimizin klasik şekli içerisinde Yûnus’a ve onun 
ortaya koymuş olduğu etkiye dair sağlıklı bir vesika bulma imkânı yoktur.

Yûnus Emre’nin gerek algısını gerekse hem kendi dönemi hem de kendinden sonraki dö-
nemlerde kültür ve sanata olan etkisini ortaya koyacak en önemli kaynak onun şiirlerine 
yazılmış olan nazireler, şerhler ve bu şiirlerin güfte olarak kullanıldığı bestelerdir. Yûnus 
Emre’nin şiirlerine yazılmış olan nazire ve şerhler, onun edebiyat alanındaki etkisini, 
algısını, saygınlığını ve yansımalarını en tarafsız biçimde takip edebileceğimiz iki yoldur.

Nazire geleneği, edebiyat tarihimizde “metinler arasılık” açısından son derece önemli bir 
yerde durmaktadır. Zira nazire yazan şair, orijinal şairin ve şiirinin sanatsal üstünlü-
ğündeki avantajlarından faydalanır. Bir başka deyişle, orijinal şiirin meydana getirdiği 
estetik zevkin üzerinden okuyucuya yahut dinleyiciye hitap eden metinler, şairler, diller 
ve kültürler arasında bir tür alışveriş ve iletişimi meydana getirirler. Bu da, bir şiirin döne-
minden sonra da, toplumun zevk ve kriterleri değişmiş olsa dahi, çağa hitap edebilmesine 
olanak sağlar ve değişen toplumsal verilere rağmen hem şair hem de şiiri etki şiddetini 
korur. Yûnus Emre’nin şiirleri için nazire yazdığı bilinen ilk isim, XIV. yüzyılda Said Em-
re’dir. Said Emre’nin şiirlerinin pek çok durumda Yûnus’unkilerle karıştırıldığını ve hatta 
Yûnus’un dîvânına da dahil edildiğini bilmekteyiz. Bu bir karmaşıklık ortaya koymuş 
olmakla birlikte edebiyatın kişiselleştirme (private) konusundaki katı literal tutumunun 
bir göstergesidir. Aynı yüzyılda Yûnus Emre için nazire yazan ikinci şair ise, Ahmedî’dir. 
Bu şairin Yûnus Emre’ye, aralarında ciddi şekilde benzerlikler olan nazireler yazmış ol-
ması bir bakıma dikkate şâyândır ki, o da Ahmedî’nin dîvân edebiyatının kurucularından 
sayılmasıdır. Buradan hareketle şu mühim sonuca varabiliriz, Yûnus Emre her ne kadar 
âvâm tabakaya hitap etmiş bir halk şairi olarak telakki edilmiş olsa da, “dîvân” ve “tasav-
vuf” edebiyatı ayrımının kesin olarak koyulamayacağının da bir göstergesidir. Yûnus’un,

“‘Işkun aldı benden beni bana seni gerek seni 
Ben yanaram düni güni bana seni gerek seni”



Y U N U S  E M R E 113

beytiyle başlayan şiirinde ve bu şiire Ahmedî’nin,

“Cihândan ben usanmışan bana seni gerek seni 
Kamulardan üşenmişem bana seni gerek seni”

beytiyle başlayan naziresinde de imge, ifade, dinî kavramlardaki yorum ve söyleyiş ben-
zerlikleri göz ardı edilemeyecek şekildedir. XV. yüzyıla geldiğimizde ise, Eşrefzâde Ab-
dullah Rûmî, şiirde Yûnus Emre’nin önemli temsilcilerinden biri olmuştur. Eşrefzâde’nin,

“Dost yoluna gidenlere aydam ona n’itmek gerek 
Kimin ile yoldaş olup kimleri terk etmek gerek”

mısraları Yûnus Emre’nin şu şiirine naziredir:

“Kim dervişlik isterise diyem ona n’itmek gerek 
Şerbetü elünden koyup âğûyu nûş itmek gerek”

XVI. yüzyıla gelindiğindeyse, Şah Hatâyî, Ümmî Sinan, Üftâde, Gülşeniyye kolunun ku-
rucusu İbrahim Gülşenî, Yûnus’un şiirlerine nazire yazmış şairler arasındadır. Yûnus’un,

“Sensün kerim sensün rahim Allah sana sundum elüm 
Senden artık yoktur emüm Allah sana sundum elüm”

şiirine İbrahim Gülşenî aşağıdaki nazireyi yazmıştır:

“Ecel erüp büktü belim Allah sana sundum elim 
Sağ u sola sapıp yolum Allah sana sundum elim”

XVII. yüzyılda da, Nakşî-i Akkirmânî, Üftâde’nin müritlerinden Aziz Mahmud Hüdâyî 
gibi isimler vardır. Bu yüzyıla bir örnek olarak ise, Yûnus’un,

“Bir dürr-i yetîmem ki görmedi beni ummân 
Bir katreyem illâ ki ummâna benim ummân”

şiirine Akkirmânî’nin,

“Bir dürr-i yetîmem ki geldüm görünüp insâne 
Emrimde kamu deryâ zerremde cihân pinhân”

naziresini gösterebiliriz.

Yukarıda zikrettiğimiz isimler dışında da Osmanlı şiirinde Yûnus Emre’nin şiirlerine 
nazîre yazmış birçok şair bulunmaktadır. Buradan hareketle varabileceğimiz öncelikli 
sonuç şudur ki, Osmanlı döneminde Yûnus Emre’nin şiirleri geniş ölçüde bilinmekte, yay-
gın bir çevrede rağbet görmekte ve takdir edilmektedir. Coğrafyanın en yaygın şairi oldu-
ğunu söylemek abartılı bir tespit olmaz. Bu yüzden, Osmanlı döneminde Yûnus Emre’nin 
dilinin basit, şiirinin de sığ görüldüğünü söylemek, şiirlerinin meclislerde bu sebeplerden 
okunmadığını ve unutulmuş olduğunu iddia etmek yersiz bir iddia olacaktır. Ancak XIV. 
yüzyıldan XIX. yüzyıla ve Namık Kemal’e kadar uzanan bu Yûnus Emre zincirinde, hal-
kaların yakın tarihlerde daha da güçlenmiş olduğunu söyleyebiliriz. Bunun en önemli 
sebeplerinden biri de, kaynakların daha çoğalmış olması ve ulaşılabilirliğin artmasıdır. 
Yukarıdaki bilgiler ışığında Yûnus Emre’nin Osmanlı döneminde sevilen, rağbet gören ve 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ114

takdir edilen bir isim olduğunu söylemek yerinde bir tespit olacaktır. Ancak görüyoruz 
ki, Yûnus Emre’nin şiirlerine yapılan nazirelerde kendisi hakkında, bir şair olarak değil 
bir “derviş”, “ârif” veya “insan-ı kâmil” olarak bahsedilmektedir. Zira onun derviş yönü 
şairliğinin önüne geçmiş, şiirlerindeki üslûptan çok hikmetten söz edilmiştir. Buradan da 
yola çıkarak nazirelerin de didaktik bir kaygı güttüğünü, bir mesaj iletmek maksadıyla 
kaleme alındığını, bir tecrübe veya hâlin başkalarıyla paylaşma yolu olarak görüldüğünü 
söyleyebiliriz. Bir başka ifadeyle Yûnus aktaran bir sağlayıcının ilk kaygısı hiçbir zaman 
sanat olmamıştır.

Yûnus Emre’nin Osmanlı edebiyatına etkileri ve ayrıca Osmanlı döneminde nasıl algı-
landığı hususunda bize ipucu veren ikinci önemli kaynaklar, şiirlerine yazılan şerhlerdir. 
Yûnus’un şiirlerine yazılmış şerhler içerisinde en önemli ve en meşhur olanları, Şeyhzâ-
de, Niyâzî-i Mısrî, İbrahim Hakkı Bursevî ve Ali Nakşibendî’ye ait olanlardır. Zikredilen 
dört şerh de incelendiğinde, Yûnus Emre’nin estetik kaygı güden bir şair olmaktan öte, 
keramet sahibi bir veli olarak algılandığına yeniden şahit olmaktayız. Zira şerhlerde Yû-
nus Emre’den bahsederken Hazret-i Yûnus, Şeyh Yûnus kaddesesırruhû, kaddesallâhusırruhû 
gibi ifadeler kullanıldığı görülmektedir. Ayrıca şârihler, Yûnus Emre’nin şiirlerine baş-
ka şârihler tarafından farklı şerhler de yazılmış olmasına rağmen, onun şiirlerini ilâhî 
kaynaktan beslenmiş sözler olarak gördüklerinden hemen her kelimenin hatta biçimsel 
tasarrufun arkasında bir ilâhî hikmet aramışlardır.

Şerhlerde kullanılan dil ise, Yûnus’un sade Türkçesi karşısında ağır ve ağdalı bir Osmanlı 
Türkçesidir. Şerh sahipleri metinlerinde Arapça ve Farsça terimlere sıkça yer verir, hatta 
metinlerde geçen âyet ve hadislerin Türkçelerini belirtmek gereği dahi duymazlar. Hatta 
bu şerhlerin dili zamanla Osmanlı Türkçesinin en karmaşık ve ağır eserlerinden olan 
Tâcü’t-Tevârih’e dahi yaklaşmıştır. İşte bu vaziyet bize metinlerin iyi eğitim almış kitleyi 
hedef aldığını göstermektedir. Yûnus Emre için yazılan şerhlerin yalnızca birinde yer alan 
bir ifade, halk edebiyatı veya halk dili çerçevesine girmektedir: “Bekle gönül tarlasın su 
sığırı girmesin”. Şerhlerde yer alan ifade ve hedef kitle bir kez daha, “Yûnus Emre Osmanlı 
döneminde yalnızca halkın tanıdığı ve sevdiği biriydi” tezini çürütmektedir.

Yûnus Emre’nin şiirlerine yazılmış olan şerhlerden yola çıkarak varabileceğimiz bir başka 
sonuç ise, tasavvufun kolları arasında Yûnus Emre için bir bir ayrışmanın olmadığı, çok 
farklı hatta birbirleriyle hiç ilgisi olmayan kesimlerden mutasavvıfların Yûnus’a sahip çık-
tıklarıdır. Bu kanıya ise, Yûnus Emre’nin eserlerinin her tasavvuf kolunda nağmeli yahut 
irticâlî okunuyor olmasından yola çıkarak varılabilmektedir. Fakat genel bir tespit olarak 
söylenmelidir ki, durduğu vahdet konusundaki sarsılmaz nokta, her meşrepten sâlik kişi-
lere ilham kaynağı ve feyiz vesilesi olmuştur.

Osmanlı klasisizminde şiir/söz her ne kadar tabanı teşkil etmekte ve olmazsa olmaz bir 
yerde durmaktaysa, musikî de şüphesiz piramidin en üst katını oluşturmaktadır. Zira 
Osmanlı’nın kültürel ve sosyal kodları en iyi musikî envanterine bakılarak okunabilmek-
tedir. Yûnus Emre’nin şiirlerine gelince, bu eşsiz söz mücevherleri, birbirinden çok farklı 
tasavvuf grupları tarafından sevilmiş, takdir görmüş ve bestelenmiştir. Üstelik bu beste-
ler, toplumun yalnızca âvâm diye nitelenen kesiminde değil elit, okur-yazar topluluklar 
arasında da bestelenmiş ve büyük rağbet görmüştür. Klasik Türk müziğinin bir saray 
müziği olduğu yanılgısını ortadan kaldırabilecek en önemli unsurlardan birisi de, Selçuk-
lu geleneğinden Osmanlı’ya intikal etmiş, tasnif olarak halk şiiri diye nitelendirilen pek 
çok şairin bu sanat sahası içerisinde yer bulmuş olmasıdır. İşte Yûnus Emre de bunun en 
müşahhas örneğidir.



Y U N U S  E M R E 115

Cemalettin Server Revnakoğlu, XX. yüzyılın başlarında kaleme almış olduğu makalesin-
de, Yûnus’un bestelenmiş şiirlerinin nerede ve nasıl şekillerde okunduğu ile ilgili ayrıntılı 
bilgi vermektedir. Bu malumata göre bir veli olarak kabul görüp sevilen Yûnus Emre’nin 
ilâhilerinin yer aldığı risaleler, adeta kutsal bilinmiş ve bu ilâhilerin mânâları yüreklerde 
muhafaza edilirken kendileri de tıpkı kutsal kitap gibi muhafazalar içerisinde korunmuş, 
evlerin en yüksek yerlerine konulmuştur. Hem söz hem ses olarak nesilden nesle akta-
rılan bu tılsımlar kandillerde, bayram günlerinde, velâdetlerde, ölümlerde, Ramazanlar, 
teravihler, cuma gecelerinde, kısacası hayatın her alanında söylenegelmiştir. Hatta çocuk-
lar dahi okula başlarken yapılan amin alaylarında ilk Yûnus’un ilâhilerini duymuşlardır. 
Tarikat âyinlerinde ise, neredeyse istisnasız her meydanda Yûnus’un seslenişini duymak 
mümkün olmuştur. Onun bestelenmiş ilâhileri zikrin başında, ayaktayken yahut oturur-
ken, zikrin sonunda, ilk arada, zikir hızlandığı zamanlarda okunmuş ve dervişler Yû-
nus’un ilâhileriyle aşklarını artırmışlardır.

Dîvân musikîsi olarak tanımlanabilecek Osmanlı müziğinin böylesine önemli bir halk şa-
irini bünyesinde taşıması ise, son derece önemli bir veridir. Ancak Osmanlı’da musikî ge-
leneğinin aktarılması çoğunlukla şifâhî yollarla oluşmaktaydı. Musikînin bu şekilde sözlü 
gelenek üzere aktarılması ise, yalnızca tasavvuf çevrelerinde değil, âşıklık geleneğinde de 
var olan bir durumdu. Lakin, tarikatların Cumhuriyet’in ilanı ile yasaklanması, bu sözlü 
musikî geleneğinin de büyük zarar görmesine sebep olmuştur. Meşk silsilesi içerisinde 
tasnif edilememiş ve bu sebeple günümüze ulaşamamış nice eserlerin Yûnus Emre şiir-
leriyle bezendiğini de düşünürsek bu birikimin cesameti bütünüyle ortaya çıkmaktadır. 
Kaldı ki, klasik musikîmizde dinî içerikli, tekke ve camide icra edilen musikî alanında 
şarkı, beste, naat, ilâhi, kaside, şathiyye, ayin formları başta olmak üzere hemen her form-
da Yûnus Emre şiirlerinin güfte olarak kullanıldığı görülmektedir. Besteye bağlanmış bu 
eserlerin önemli bir kısmının ise ne yazık ki yalnızca varlığından haberdarız. Hülâsâ, bu 
sanat ürünlerinin kendileri değil sadece isimleri günümüze ulaşabilmiştir.

Şiirleri bestelenen tek mutasavvıf şairimizin Yûnus Emre olduğunu söylemek ise elbette 
doğru değildir. Ancak şunu rahatlıkla ifade edebiliriz ki, hiçbiri onun derecesine ulaşa-
mamış, ulaşmış olsa da diğer tekke şairleri her zaman, isimlerinin onunki ile anılmasını 
edebe mugayır görmüş, hepsi onun gölgesinde kalmayı tercih etmişlerdir. İşte Türk mü-
ziği repertuarını incelediğimizde de, en çok Yûnus mahlasıyla sözler söyleyen mutasavvıf 
velilerin sözlerinin bestelendiğini görmekteyiz.

Yûnus Emre, klasik Türk müziğinde şiirleri en çok bestelenen şairimizdir. Yapılan çalış-
malar sonucu ortaya çıkan repertuarda sözleri Yûnus Emre’ye ait günümüze ulaşabilmiş 
tam 676 eserin var olduğu görülmektedir. Bunların içinde elbette literatür baz alınarak 
Yûnus Emre’ye ait olmadığı ileri sürülen güfteler de bulunmaktadır. Ancak burada hemen 
belirtmek gerekir ki, Abdülbâkî Gölpınarlı’nın da zikrettiği gibi “Yûnus halk şairi değil, 
halkın şairidir.” Bu sebeple halkın ona mâl ettiği ancak gerçekliği net olarak bilinemeyen 
güfteleri de biz Yûnus’a ait olarak kabul etmekteyiz.

Tam tamına günümüze ulaşabilmiş 676 eserin bestelendiği bu sözler, Ali Şîr ü Ganî Dede, 
Hammâmîzâde İsmail Dede Efendi, Kazasker Mustafa İzzet Efendi, Eyyûbî Mehmed Bey, 
Zekâî Dede, Dellâlzâde İsmail Efendi, Çâlâkzâde Mustafa Efendi, Tosunzâde Abdullah 
Efendi, Şikârîzâde Ahmed Efendi, Şeyh Ali Rızâ Efendi, Şeyh Hüseyin Efendi, Abdurrah-
mân Nesîb Efendi, Âsım Molla, Şehzâde Seyfeddîn Efendi, Şeyh Edhem Efendi, Muallim 
İsmail Hakkı Bey, Ali Rızâ Şengel, Sebilci Hüseyin Efendi ve Sadettin Kaynak gibi Türk 
musikî sanatının en büyük bestekârları tarafından besteye alınmıştır. Bu eserler içerisin-
de en çok bestelenen güfte ise, “Aşkın ile âşıklar yansın yâ Resulallâh” mısraı ile başlayan 
şiirdir; bu nutk-ı şerîfin birbirinden revnaklı 24 adet bestesi bulunmaktadır.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ116

Söz konusu 676 eserin bestelendikleri formlar incelendiğinde ise 618’inin ilâhi olduğu 
görülmektedir. İlâhilerin arkasından ise, 25 adet şarkı bestesi gelmektedir. Ancak bu 25 
şarkının tamamı yakın dönem bestekârları tarafından bestelenmiştir. Sözleri “Ben yürü-
rem yâne yâne” mısraı ile başlayan nevâ düyek şarkı, Selahattin Pınar’ın en çok sevilen 
eserlerinden biri olarak, Yûnus Emre’nin sözleriyle şarkı formunda bestelenen eserlerin 
en dikkat çekici örneğidir. Bu 676 eserin makamsal olarak bir tasnifi yapıldığında ise, 
ciddi bir çeşitlilik ile birlikte 66 tane makam karşımıza çıkmaktadır. Eserlerin 80 adeti 
hicaz makamında, 75’i uşşâk, 67’si de hüseynî makamında bestelenmiştir. Diğer yandan 
güftesi Yûnus Emre’ye ait olan bu eserlerde, makam kullanımı açısından gözümüze çar-
pan zenginlik neticesinde, eserler arasında sık kullanılmayan ve fazla tercih edilmeyen 
şerefnümâ, sultânîırâk, sabâzemzeme, rengidil, selmek, râhatülervâh, nişâbûr, mâhurbû-
selik, hüseynîzemzeme, bûselikaşîrân, bayâtîarabân, arazbâr, acembûselik, yegâh, tebrîz, 
pençgâh, hûzî, mâye, acem, müsteâr, çârgâh, ferâhnâkaşîrân, dilkeşhâverân, gülizâr gibi 
makamların da kıymetli örnekleri bulunmaktadır. Yûnus Emre’nin sözleriyle bestelenen 
eserlerde, usûl açısından da yine büyük bir zenginlik gözümüze çarpmaktadır. Öncelikle 
bu eserler en çok sofyan usûlü ile bestelenmiştir ki bu rakam 318’dir. Ardından 165 düyek 
ve 27 nimsofyan beste gelmektedir.

Bu eserlerin hemen hepsi meşk yoluyla gelmiş oldukları için, notaya ve repertuarlara alı-
nırken makam, usûl ve formlarının tespitleri konusunda zaman zaman farklılıklar or-
taya çıkmıştır. Bu farklılıklara, eserlerde zaman içinde birtakım nedenlere bağlı olarak 
oluşan değişimler ve eseri notaya alanların yaklaşımlarının yol açmış olabileceği tahmin 
edilmektedir. Ancak görüyoruz ki, bu değişimler en çok eserlerin usûllerinde ortaya çık-
mıştır. Yûnus’un sözlerinin en çok kim tarafından bestelendiği konusuna gelince de, 179 
eserinin bestekârının bilinmediğini görmekteyiz. Bu durum klasik musikîmizin genel 
durumundaki orandan farksızdır. Bilinen diğer 174 bestekâr içerisinde ise, en çok Yûnus 
Emre ilâhisi besteleyen sanatçımız berhayât olan Ahmet Hatipoğlu’dur; 24 adet güftesi 
Yûnus Emre’ye ait eseri bulunmaktadır. Ardından Abidin Gerçeker’in 18 ve Zekâî De-
de’nin 14 bestesi gelmektedir.

Burada önemli bir hususa da dikkat çekmek gereklidir ki, o da Yûnus Emre’nin sözleriyle 
bestelenen eserlerin büyük bir kısmının yakın tarihlere ait olduğudur. Buna sebep olan 
etkenler arasında yukarıda da zikrettiğimiz gibi, Yûnus Emre ile ilgili sayıca fazla ve net 
evrâka ancak 1900’lü yıllarda ulaşılabilmesi, sözlü bir geleneğe sahip olan tekke kül-
türünün Cumhuriyet ile birlikte ortadan kaldırılması ve zaman içinde bestelenmiş olsa 
da bugün henüz keşfedilmeyi ve repertuara girmeyi bekleyen eserlerin de bulunmasını 
sayabiliriz.

Netice itibarıyla söyleyebiliriz ki, Türk musikîsinin büyük bestekârlarının, büyük muta-
savvıf-şair Yûnus Emre’nin hikmetli sözleriyle bestelemiş oldukları eserler, Türk tasavvuf 
müziği repertuarının en seçkin ve önemli eserleri arasında yer almaktadır. Diğer taraftan 
Yûnus’un bu bestelerini, Türkçenin bir galibiyeti olarak da görebiliriz. Zira Türkçe, Yû-
nus’taki bu ahenkli söyleniş sayesinde bu kadar çok bestelenebilmiş ve bu sayede karşı-
laştığı birçok tehdit karşısında canlı kalabilmiştir. Yûnus bu dili hem mânâ olarak hem 
de biçim olarak bütün yozlaşmalardan, bozulmalardan da korumuştur. Nitekim millî 
edebiyat döneminde Türkçe, kendini yeniden ispatlama arayışı içerisindeyken hareket 
noktası bu ilâhiler olmuştur. Rıza Tevfik’ten Necip Fazıl’a, Tanpınar’dan Zorlutuna’ya ka-
dar Türkçeye hizmet etmiş pek çok ses ustası isim kendilerine Yûnus’u hep bu millî biçim 
ve ahenk noktasında örnek almış, daha doğrusu alabilmişlerdir. Bugün ise, bu besteler 
hâlâ kulaklarımızda birer hoş sadâ olarak çınlamakta; özlediğimiz duru Türkçeyi bizlere 
yaşatmaya devam etmektedir. İşte böylece Yûnus nefesi her dem taze, her dem aşk ile ve 
her dem yeni dirlikle gönülleri ısıtmaya devam etmektedir.



Y U N U S  E M R E 117

Yûnus Emre ile ilgili çalışmaların Cumhuriyet sonrasında hız kazandığından ve bu bü-
yük şaire gösterilen ilginin 1900’lü tarihlerden sonra arttığından genel bir tespit olarak 
bahsetmek gereklidir. Yûnus Emre’nin Türk kültür ve sanatına olan etkisinin Cumhu-
riyet’ten sonra, sosyal ve siyasal ortamın da kendisine olan ihtiyacı neticesinde bir artış 
gösterdiğine tanık olmaktayız. Bununla birlikte Yûnus Emre’nin eski Türk edebiyatı ve 
klasik musikîye olan etkisinin de ayrıca azımsanamayacak derecede olduğu ortadadır. 
Fakat moderniteden beslenen son yüzyıl insanının ve özellikle toplum tarih bilincinin 
temelden değiştiği yeni bir ulusçuluk akımının etkisinde olan Cumhuriyet neslinin Türk 
klasisizmine olan bakış açısı son derece ârızîdir. Uzun bir araştırma ve tartışma konu-
su olan bu tespitte Yûnus’u ilgilendiren kısım, onun geleneksel olgularla değil modern 
zaman diliyle anlaşılmaya çalışılmasıdır. Kabaca söylemek gerekirse, modern Türk ede-
biyatı ve sanatında Yûnus adeta yeniden doğmuştur. Her doğum hikmetlidir, fakat bu 
doğumun sağlıksız bazı anlam kaymalarına yol açtığını da söylemek gerekiyor. Şiirinde 
ve menkıbelerden öğrenmiş olduğumuz hayat hikayesinde karşımıza çıkan çok katmanlı 
mânâ âlemi, Yûnus’u bugün de sevilen ve ilgi duyulan bir isim kılmıştır. Ancak Osman-
lı’nın Yûnus’u ile Cumhuriyet’in Yûnus’unun aynı kişi olduğunu söylemek de pek müm-
kün görünmemektedir. Bu dönemden itibaren artık çeşitli fikir, kültür, edebiyat ve sanat 
çevresi içinde bulunan isimler, Yûnus Emre’nin iklimine kendi yakalayabildikleri yerden 
girerek modern Türk insanı ile onu buluşturmaya çalışmışlardır. Bu buluşmayı sağlaya-
cak metot olarak ise, şiir, roman, müzik, tiyatro, sinema hem yazılı hem görsel ve işitsel 
sanat dallarını kendilerine araç olarak kullanagelmiştir. Aslında söyleyebiliriz ki, Hazret-i 
Mevlânâ’nın fil hikayesi misali, herkes Yûnus Emre’yi görüp, anlayıp, hissedebildiği ka-
darıyla anlatmaya çalışmıştır. Cumhuriyet sonrası Türk edebiyatında Yûnus Emre’nin şiir 
alanındaki yansıma ve etkileri hakkında söyleyebileceğimiz şey, bu dönem şairlerinin bu 
büyük mutasavvıfı kendi dünya görüşü ve ideolojileri çerçevesinde ele almış olduklarıdır. 
Yûnus Emre kimine göre Türkçenin temsilcisi ve kurtarıcısı bir millî şair, kimine göre bü-
yük hümanist, kimine göre sıradan bir halk şairi, kimine göre ise ermiş bir veli olmuştur.

Rıza Tevfik’in ‘Yûnus Emre’ye Armağan’ adlı şiiri ve Yakup Kadri’nin Yeni Mecmua’da 
yayınlanan yazıları Yûnus Emre’yi Türk şiirinde bir ikon haline getirmiş ve arkasından 
Faruk Nafiz, Necip Fazıl, Hasan Ali Yücel gibi isimler Yûnus için derin duygular besleyen 
ve yine farklı bakış açılarının ürünleri olan şiirler kaleme almışlardır. Ancak mesela millî 
şairimiz Mehmet Akif Ersoy’un Yûnus Emre’nin bestelenmiş bazı ilâhilerini çok sevdi-
ğini bilmekle birlikte Yûnus’u millî bir şair olarak gösteren Fuat Köprülü’nün fikirleri 
hakkında ne düşündüğü konusunda bir malumatımız bulunmamaktadır. Yahyâ Kemal 
ise, Kalble Dil başlıklı yazısında, Yûnus Emre’yi Türk milletinin şerefli zamanlarında 
dilini emanet ettiği Süleyman Çelebi, Bâkî, Nedim gibi büyük şairlerin arasında zikret-
mektedir. Bu kısa ve öz tespit Yahyâ Kemal’e gelene kadar Cumhuriyet aydınları arasın-
da Yûnus Emre’yi orijine en yakın anlatabilen yorumlardan birisidir. Ayrıca Nihad Sami 
Banarlı’ya aldırdığı notlar içerisinde de annesinin Yûnus Emre ilâhileri söylediğinden ve 
“Şol Cennetin Irmakları” ilâhisini kendisine de ezberlettiğinden bahsetmektedir. Yahyâ 
Kemal’in her ne kadar Yûnus hakkında uzun uzadıya bir çalışması olmasa da, kendisinin 
Mesnevî’yi okuduktan sonra “Ben olsam ‘Ete kemiğe büründüm Yûnus diye göründüm’ 
derdim” rivayeti üzerine söylemiş olduğu şu cümleler bize, onun hakkındaki kanaatini 
bildirmektedir:

“Yûnus’un anlayışta, ne kadar yontulmuş, ne kadar ince ruha sahip olduğunu gösteren bu rivayet, 
tevsik edilmiş olmasa bile, zikrettiğim beyit onundur ve böyle misilsiz denilecek kadar toplu ve 
güzel bir beyit Yûnus’un ne güzide bir insan olduğunu göstermez mi?”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ118

Ahmet Haşim ise, Yûnus Emre ismini yalnızca iki yazısında zikretmiştir. Bunlardan biri 
sembolistler tarafından çıkarılan Mercure de France dergisi için yazmış olduğu ‘Les Ten-
dances actuelles de la literattue Turque’ başlıklı yazısıdır ki, burada Haşim genel bir de-
ğerlendirme ile, Yûnus gibi mutasavvıf halk şairlerinin eserlerini örten tozların silkelen-
diğinden söz etmektedir. Bir başka yazısında ise, Haşim Yûnus Emre’nin Nasreddin Hoca 
ve Karagöz gibi “ümmî, saf ve dâhî” olduğunu söylemektedir. Sathî tespitlerin yer aldığı 
bu makalelerin Yûnus’un derviş kimliğiyle ilgilendiği pek söylenemez.

Şairlerin Yûnus’u asıl fark edişleri ise, Halk Bilgisi Derneği tarafından 1929 yılında İs-
tanbul ve Ankara’da yapılan ihtifallerden, özellikle de Yûnus’un dîvânının Burhan Top-
rak tarafından yeni bir yorum ile yayımlanmasından sonra olmuştur. 1930’lu yıllarda 
artık birçok şair Yûnus için şiirler yazmış ve Yûnus Emre rüzgarı dalga dalga Türk şiiri 
üzerine yayılmaya başlamıştır. Bu rüzgara tutulmuş şairler arasında Hâlide Nusret Zor-
lutuna’nın özel bir yeri bulunmaktadır. Kendisi Türk Yurdu’ndaki yazısında ilk şiir ve 
musikî hatıralarının Yûnus’a ait olduğunu, Yûnus’un hayatında “dinleme”, “okuma” ve 
“yazma” şeklinde üç dönemi olduğunu söyler. Zorlutuna yazma döneminde artık Yûnus 
Emre’ye manzum mektuplar kaleme almıştır. Arif Nihat Asya da, Zorlutuna’dan aşağı 
kalmayan bir Yûnus sevdalısıdır. Arif Nihat Asya’nın Yûnus ile ilgili şiirlerinin yanı sıra 
önemli bir yorumu da dikkate şâyândır. Asya, Yûnus Emre’deki Molla Kâsım meselesine 
tarih boyunca anlatılanlardan çok farklı bir yorum getirmiştir. Molla Kâsım, Asya’ya göre 
sanılanın aksine hoyrat bir molla değil, aslında Yûnus’un veliliğini fark etmiş, onun mira-
sını “şer’-i şerif üzere ve hakkaniyetle varisler arasında taksim eden bir adalet timsali”dir. 
İsminin menkıbede Molla Ali yahut Molla Mehmed gibi isimlerden değil de Molla Kâsım 
olarak zikredilmesinin altındaki sebep de aslında budur. Kâsım taksim eden, paylaştıran 
mânâlarına gelmekte ve Molla Kâsım’ın adaleti sayesinde de Yûnus’un şiirlerinden gökteki 
melekler, sudaki balıklar ve yerdeki insanlar paylarına düşen feyzi almaktadırlar. Men-
kıbedeki hava, su, toprak, ateş (anâsır-ı erbaa) unsurlarına ve Kâsım kelimesinin aynı 
zamanda takvimde yılın kışı da içine alan yarısına verilen isim olduğuna dikkat çeken 
Arif Nihat Asya, “eyyâm-ı kasım” başlangıcının soğuk bir çağ olduğunu, o halde Molla 
Kâsım’ın da ateşi durduk yere yakmadığını söylemektedir. Arif Nihat Asya’nın, son dere-
ce ince ve irfânî seviyesi yüksek olan bu tespiti Cumhuriyet döneminde kendisine kadar 
gelen hiçbir Yûnus okuyucusu tarafından dile getirilememiş bir seviyededir. Hatta belki 
de Osmanlı münevverinin bile, pek çoğunun yüzyıllar boyunca cevabını veremediği bir 
mevzuya açıklık getirmektedir. Halit Fahri Ozansoy, Ahmet Kabaklı, Hasan Ali Yücel, 
Bekir Sıtkı Erdoğan, Behçet Necatigil, Hilmi Yavuz, Fâzıl Hüsnü Dağlarca ise dönemin 
Yûnus ile ilgili ve Yûnus gibi yazmaya çalışan ön plandaki diğer kalemleridir.

İkinci Yeni şiirine gelince, burada Yûnus neredeyse hiç yer bulmamıştır. Bu akımın içeri-
sinde muhafazakâr olarak isimlendirebileceğimiz Sezai Karakoç dahi, üstelik onun hak-
kında önemli bir de kitap yazmış olmasına rağmen, şiirlerinde ismini hiç zikretmemiştir. 
Bu akımda yalnızca Ece Ayhan’ın bazı kitaplarına isim olan ve “koş, kaç, uzaklaş” gibi 
anlamlara gelen, görevlilerin padişaha yol açarken kullandıkları “yort savul” sözünü Yû-
nus Emre’den aldığı bilinmektedir:

“Kul pâdişâhsuz olmaz pâdişâh kulsuz degül 
Pâdişâhı kim bileydi kul itmese yort savul”

Cemal Süreya da kendi şiir dilinin kaynaklarını anlattığı şiirinde Yûnus Emre’den hay-
ranlıkla bahsetmiştir. Feyzi Halıcı’ya göre ise, Yûnus’un sahip olduğu erdeme ulaşabilmek 
için en tatlı dil olan Türkçenin “sözcük”lerine sarılmalıydık:



Y U N U S  E M R E 119

“Kanadında uçar gibi bir ebabilin, 
Sonsuz güzellikleri kendinizde bilin! 
Bir tatlı erdeme varmak için Yûnusca, 
Sarılın sözcüklerine en tatlı dilin.”

Hüsrev Hatemi de Türkçenin büyük şairi olarak gördüğü Yûnus Emre için iki rubai yaz-
mış ve bunlarda Yûnus’un bu topraklarda açılmış bir gül olduğunu, bize aşkın sırlarını 
açık ettiğini, muhtemelen bir bahar günü toprağa düştüğünü ve o günden beri her ba-
har nergiste güldüğünü, gülde kanadığını, bağrının kırlardaki gelincikte yandığını söy-
lemiştir. Hatemi, Yûnus hakkında 2004’te N’etti Bu Yûnus N’etti adlı bir de kitap yazmış 
ve Yûnus’u laik hümanist yahut materyalist bir şair olarak gösterenlere karşı itirazlarını 
ortaya koymuştur. Cumhuriyet tarihinde belki de, kendisine kadar yazılmış hatalı Yûnus 
anlamlandırmalarına ve Yûnus’un taraflı bakış açıları içerisinde kaybolmasına ilk itirazın 
bu çalışma olduğu söylenebilir. Kronolojik olarak kendisinden önce ya da sonra bu tarz 
çalışmalar olsa da Hüsrev Hatemi’nin bu itirazı, son yüzyılda Yûnus’un olması gerektiği 
gibi anlamlandırılmasına dair uyarıyı en geniş hedef kitleye sunmuştur.

Tanzimat sonrası Türk edebiyatında önemli bir tür olarak karşımıza çıkan roman saha-
sında, Yûnus Emre bazen yalnızca bir zikir, bazen kendisine yapılmış bir atıf, bazense bir 
fantastik yaklaşım ile ortaya çıkmaktadır. Öncelikle Nezihe Araz’ın 1961’de yayımlanan 
Dertli Dolap’ını ve Ahmet Efe’nin Yunus’unu burada zikretmek gereklidir. Zira bu iki isim, 
Yûnus Emre’yi ele alan ve önemli kaynaklar olarak karşımızda duran biyografik roman-
lardır. Bu iki eseri, Yûnus Emre’yi merkezine almış ilk eserler olarak zikretmek gereklidir.

1967 yılında ilk baskısı yapılan, Kemal Tahir’in Devlet Ana’sına gelince, bu eserin tari-
himizin Osmanlı devrine dair yazılan romanlarından sonra gerek edebiyatımız gerek-
se roman tarihimiz açısından yeni bir devrin başlangıcı olduğunu söyleyebiliriz. Yûnus 
Emre ve beraberindekileri merkezinden uzaklarda göstermiş olması, muhafazakârlarda 
bu romana karşı ciddi bir tepki oluşturmuş olsa da, gerek Türkçenin kullanımı gerekse 
muhteva itibarıyla bu eseri, Türk romanında bir köşe taşı olarak görebiliriz.

Yûnus Emre konusuna dikkat çeken bir diğer isim ise, Mustafa Necati Sepetçioğlu’dur. 
Sepetçioğlu, Fuat Köprülü’nün ilim alanında yaptıklarını romanda yapmak arzusuyla 
Anadolu’da asırlara sığmayan bir kültürü romanına yansıtmanın peşine düşmüştür. Bu 
atmosferin olmazsa olmaz bir kahramanı da elbette ki, Yûnus Emre olacaktır. Sepetçioğlu, 
Selçuklu Araştırma Enstitüsü ile Türk Edebiyatı Vakfı’nın açmış olduğu bir yarışmayı ka-
zanmış ve kendisinden Malazgirt Zaferi’nin 900. yıldönümü adına Türklerin Anadolu’ya 
girişi ve yerleşmesinin romanı istenmiştir. Bu vesileyle başlamış olduğu nehir roman-
larının dördüncü kitabı olan Konak, Yûnus Emre’nin dönemine tekabül etmektedir. Bu 
eser aynı zamanda Kemal Tahir’e Yûnus Emre konusunda tepki göstermiş olan muhafa-
zakârların da bir sesi sayılmıştır. Zira Kemal Tahir’e bir cevap niteliği de taşıyan Konak’ta 
Yûnus Emre, Issız Han’da şarap içip kebap yiyen gezici bir “ozan” olarak değil, en kötü 
şartlarda bile namazından vazgeçmeyen ve azıcık kuru yufka, çiğleme, soğan ve tuz ile 
nefsini körleyen hakikî bir derviş olarak tasvir edilmiştir. Sepetçioğlu, Konak’ta tasvir 
ettiği Yûnus ile de yetinmeyerek 1980’de Benim Adım Yûnus Emre romanını kaleme al-
mıştır. Romanda, Yûnus’un bir davet üzerine Konya’da başlayıp Hacı Bektaş Dergâhı’nın 
kapısında sona eren büyük yolculuğu anlatılmaktadır.

2002’ye geldiğimizde Bir Ben Vardır Bende Benden İçeri adlı romanıyla karşımıza Emine 
Işınsu çıkmaktadır. Dört bölümden oluşan roman, Yûnus’un seyr-i sülûkunu, menkıbevî 
hayatının genel çerçevesini koruyarak ancak daha gerçekçi bir kurgu ile anlatmaktadır. 
Yûnus Emre hakkında yazılan son roman ise, İskender Pala tarafından kaleme alınmış 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ120

olan Od-Bizim Yûnus’tur. Molla Kâsım menkıbesinin merkezde yer aldığı roman, büyük 
ölçüde, Molla Kâsım’ın Yûnus’tan dinlediklerini anlattığı bir metin olarak kurgulanmıştır.

Yûnus Emre’nin Türk romanına olan etkileri için de söyleyebileceğimiz en önemli şey, bu 
etkinin Yûnus’tan değil roman yazarlarının kendi dünya görüşleri ve ideolojileri doğrul-
tusunda şekillendiğidir. Bu noktada asıl önemli olan mevzulardan birisi, Türk aydınının 
Yûnus gibi millete mâl olmuş önemli bir şahsiyet hakkında dahi zıt kutuplarda yorumlar 
yapabileceği ile birlikte, Yûnus’un aslında birleştirici özelliği ve Yûnus Emre’nin Anado-
lu’da Müslüman Türk birliğinin yeniden kurulmasında ve Selçuklu’dan sonra Türk varlı-
ğının yeni bir kuvvet ve yeni bir devlet olarak devamında hem fiilî hem de manevî açıdan 
sahip olduğu büyük paydır. Romancılarımızın vâkıf olduğu bu Yûnus Emre gerçeği ise, 
Türk romanının Yûnus Emre imgesini bir noktada idrak edebilmiş olması anlamına gel-
mektedir.

Türk tiyatro tarihine baktığımızda ise, buradaki hareketlenmeyi görebilmek için Cum-
huriyet’i beklemek gerekiyor. Zira Batılı anlamda ilk tiyatro örnekleri bizde Tanzimat ile 
başlamış olsa da bunlar sahnelenmesi imkansız, uzun repliklere sahip, izlemek için değil 
okumak için yazılmış eserlerdir. Kendini adamakıllı hissettiren, oynanabilir ve izlenebi-
lir başarılı tiyatro örnekleri edebiyat ve tiyatro tarihimizde Cumhuriyet’in ilk çeyreği ile 
birlikte yerini almıştır. Yûnus Emre’nin Türk tiyatro tarihine olan tesirine bir göz attığı-
mızda ise, tiyatro edebiyatımızda büyük bir yere sahip olduğunu söyleyebiliriz. Modern 
ve başarılı bir tiyatromuzun varlığını ortaya çıkaran ilk sanatçılardan biri olan Turan Of-
lazoğlu’nun Yûnus Emre ile ilgili bir oyunu bulunmamakla birlikte, Yûnus Emre zengini 
bir tiyatro edebiyatımız olduğunu da rahatlıkla söyleyebiliriz.

Yûnus’un hayatını bir tiyatro oyununda işleyen ilk isim, Necip Fâzıl Kısakürek’tir. Ne-
cip Fâzıl oyununda, Vilâyetnâme’deki Bektâşi rivayetlerini esas almış ve Yûnus’un seyr-i 
sülûkunu, manevî anlamda olgunluğa erişmesini anlatmıştır. Abdullah Kars Tiyatrosu ve 
birtakım diğer amatör topluluklar tarafından sahnelenen oyun, Mahmut Kanık tarafın-
dan da Fransızcaya çevrilmiş ve Kültür Bakanlığınca yayınlanmış ancak Devlet ve Şehir 
Tiyatroları’nın repertuarına girememiştir.

Yûnus Emre hakkında yazılan ikinci tiyatro oyunu ise, Recep Bilginer tarafından kaleme 
alınmıştır. Türk Dil Kurumu Tiyatro Ödülü ve Yunus Emre Vakfı Büyük Ödülü’ne layık 
görülen oyun iki perdeden oluşmakta olup, Devlet ve Şehir Tiyatroları’nda da defalarca 
sahnelenmiştir. Bilginer, oyununda Yûnus’a Necip Fâzıl’dan daha farklı bir bakış ile yak-
laşmış ve onu biraz çapkın bir derviş, halkı haksızlıklara karşı direnmeye teşvik eden bir 
lider ve halk kahramanı olarak işlemiştir.

Yûnus Emre’yi konu alan oyunların sayısı 1989-90 yıllarında ise iyice artmıştır. Buna 
sebep ise, UNESCO’nun 1989 yılı sonlarında, 1991 yılını Yûnus’un doğumunun 750. yılı 
olması sebebiyle “Yunus Emre Sevgi Yılı” ilan etmesidir. Bu sebeple Nihat Asyalı, Nezihe 
Araz, Tarık Buğra, Mustafa Necati Sepetçioğlu, Sabahattin Engin’in Yûnus Emre konulu 
birer oyun, Orhan Asena’nın da üç bölümlük bir müzikal kaleme aldığını görmekteyiz. 
Bu oyunlardan Nihat Asyalı’nın Devlet Tiyatroları’nda 1989-90 yıllarında oynanmış olan 
Yunus Diye Göründüm adlı oyunu, bir “Hümanist Yûnus” portresi çizmekle birlikte, gü-
nümüzle de bağlantılar kurarak herkesin her çağda Yûnus olabileceği fikri üzerine kuru-
ludur. Nezihe Araz’ın Ballar Balını Buldum adlı yine aynı mevsimlerde Devlet Tiyatroları 
tarafından sahnelenen oyunu ise, Yûnus’u “Beni bende demen bende değilem/Bir ben 
vardır bende benden içeri” mısraları üzerinden evrensel ve çağdaş dünya ile birleştirerek 
anlatmıştır. Oyun, Yûnus Emre’nin aşağıdaki replikleri ile özetlenebilir:



Y U N U S  E M R E 121

“Dostlarım, evrensel gerçeklerin dili birdir, doğum tarihi de yoktur. Aslında... İnsanla beraber 
vardır evrensel gerçekler ve evrenselin dili hep aynıdır. Her çağ bunu kendi koşullarına göre ifade 
eder.”

Aynı günlerde Tarık Buğra’nın da Bir Ben Vardır Bende Benden İçeri adlı oyunu, Devlet 
Tiyatroları tarafından üç mevsim üst üste, daha sonra da 1997-98 ve 1998-99 mevsimle-
rinde sahnelenmiştir. Aynı dönemde yazılmış Yûnus Emre’yi konu alan diğer tiyatro eser-
lerinden farklı olarak bu tek kişilik oyun, Yûnus Emre’nin fenâfillaha ulaşmaya çalışırken 
yaşamış olduklarını, nefis çatışmalarını, rüyalarını konu almaktadır. Yûnus Emre hak-
kında yazılan son tiyatro eseri ise, Turgay Nar’a ait olan Dîvâne Ağaç’tır. Şehir Tiyatroları 
tarafından 2007 yılında sahnelenmiş olan ve “izleyenleri Yûnus Emre üzerinden kendi 
köklerine yolculuğa çıkaran” bu oyun fantastik unsurlar da içermektedir. Bu tarihlerden 
sonra da Yûnus Emre ile ilgili yazılmış ve oynanmış birçok oyun bulunmakla birlikte, 
bu oyunların Yûnus’u algılama ve anlatma biçimleri yukarıdaki yaklaşımlar etrafında 
gezinmiş olup dönem ve toplumun algıları ile yazarların dünya görüşü ve Yûnus Emre’yi 
anlama biçimlerini yansıtmıştır.

Sinemaya gelince, ne yazık ki, sinemacıların Yûnus Emre ile pek ilgilenmediklerine şahit 
olmaktayız. Yalnızca UNESCO Genel Merkezi tarafından Yûnus’un “Dünya Büyükler Lis-
tesi”ne alınması üzerine Özdemir Birsel harekete geçmiş ve menkıbelerden yola çıkarak 
bir senaryo kaleme alarak 1973 yılında Gönüller Fatihi Yunus adlı bir film çekmiştir. Ar-
dından 1993 yılında yönetmenliğini Hüdaverdi Yavuz’un yaptığı ve Yûnus Emre’yi Bulut 
Aras’ın oynadığı İnce Düş adlı bir televizyon dizisi çekilmiş, ancak bu iki çalışma da 
gerek teknik olarak gerekse Yûnus’u anlatma biçimi olarak başarılı bulunmamıştır. 2013 
yılına kadar ufak tefek belgeseller ve bir de çizgi film çalışması dışında Yûnus Emre ile il-
gili sinema sektöründe bir çalışma yapılamamıştır. 2013 yılında ise, Eskişehir 2013 Türk 
Dünyası Kültür Başkenti projesi kapsamında Kürşat Kızbaz, Yunus Emre: Aşkın Sesi adlı 
bir film çekmiştir. Bu filmde de Yûnus sosyal hayattan tamamen soyutlanmış bir biçimde, 
yaz-kış ıpıssız bir coğrafyada yürüyen bir meczup derviş olarak gösterilmiş ve XIII. yüzyıl 
Anadolusu ile tekke ve tasavvuf hayatı yansıtılamamış, hatta Vilâyetnâme’deki menkıbe-
lere de riayet edilmemiştir.

1933 yılında Yûnus Emre Dîvânı’nı yayımlayan Burhan Toprak, bu tarihe kadar hakkında 
bilgiye ulaşmanın çok zor olduğu şairimizi edebiyat ve düşünce dünyamıza kazandır-
mıştır. Toprak’ın Güzel Sanatlar Akademisi’nde uzun yıllar müdürlük yapmış olduğunu 
da göz önünde bulundurarak ne yazık ki ressam ve heykeltıraşların Yûnus Emre’ye değil 
gereken ilgiyi hiçbir suretle ilgi göstermemiş olduklarını görmekteyiz. Yûnus Emre’nin 
tespit edilebilen ilk temsili portresi, Halk Bilgisi Derneği’nin 1929 yılında düzenlediği 
Yûnus Emre Günü’nün haberini manşetten veren Vakit Gazetesi için Münif Fehim tarafın-
dan çizilmiş olan portredir. İbrahim Alâettin Gövsa tarafından kaleme alınan ve Yedigün 
Dergisi’nde 1948’de yayınlanan 50 Türk Büyüğü yazı dizisi için renkli bir Yûnus Emre 
portresi yapan Münif Fehim’den, dizi kitap haline getirilirken de yeni bir portre talep 
edilmiştir. İşte başta paralarda olmak üzere, yaygın olarak kullanılan Yûnus Emre portre-
si, Münif Fehim’in yapmış olduğu bu portredir.

Yûnus’un konu alındığı kayda değer bulunan ilk resim ise, Cihat Burak tarafından yapıl-
mış olan “Yûnus Emre” adını taşıyan resimdir. Yûnus Emre’nin mezarı ile ilgili hararetli 
tartışmaların yapıldığı 1945 yılında, gravür üzerine karışık teknikle yapılmış olan re-
simde, Bektâşî kıyafetleri içinde bulunan Yûnus, üzerinde “Selam Olsun” şiirinin yazılı 
olduğu ve kendisiyle aynı boyda olan mezar taşı ile birlikte tasvir edilmektedir. 1970 
yılında ise, Bedri Rahmi Eyüboğlu, Yûnus Emre’nin şiirinin belkemiğini oluşturan ölüm 
gerçeğini işaret eden bir yağlı boya tablo yapmıştır. Yine “Yûnus Emre” adını taşıyan bu 
tablonun alt tarafında ise büyük harflerle,



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ122
Münif Fehim’in fırçasından
Yunus Emre portresi



Y U N U S  E M R E 123

“Kimi masum kimi güzel yiğitler 
Ne söylerler, ne bir haber verirler”

yazılıdır. Tasavvufa büyük ilgi duyan dünyaca tanınmış büyük ressamımız Erol Akyavaş 
da henüz çocuk yaşta iken, Bedri Rahmi Eyüboğlu Atölyesi’nin misafir öğrencisi olarak 
devam ettiği Güzel Sanatlar Akademisi’nde Yûnus’un şiirleri üzerine “Mânâ Gerek Dâvâ 
Gerekmez” adlı bir litografi dizisi gerçekleştirmiştir. Yûnus Emre ile ilgili herhangi bir 
resim çalışması bulunmasa da Abidin Dino’nun bir karikatüründen ve vefatından sonra 
evrâkı arasından çıkan bir senaryo taslağından bahsedilmektedir.

“Bizim Yûnus”un Türk kültür, edebiyat ve tarihindeki yeri üzerine söylenecek çok şey 
olmakla birlikte, söylenenlerin bir o kadar da nâkıs kalacağı malumdur. Zira daha evvel 
de bahsettiğimiz gibi hayatı hakkında sahip olduğumuz bilgilerin eksik ve belirsiz olması 
ile birlikte sanatının da Türk insanını tam orta yerinden vuruyor olması bu gerçeği zaten 
gösteriyor. Onun algılanış biçimi, sosyal hayata ve sanata olan etkileri ve hatta politikaya 
dahi temas ediş biçimleri tarih boyunca yaşam algılarına paralel bir biçimde farklılık 
göstermiştir. Çünkü Yûnus aslında “bizim” değil, daha çok “biz”dir.

Yûnus Emre’nin algılanış biçimiyle ilgili belki de aslına en yakın, onun söylemek istedik-
lerini en iyi ortaya koyabilecek sanat alanı geleneksel sanatlar olsa gerektir. Ancak bu sa-
hada karşımıza çıkan tablo oldukça şaşırtıcıdır. Geleneksel sanatlarımız içinde, verilmek 
istenen mesajı belki de en doğrudan ifade eden saha hat sanatıdır. Lakin burada özelikle 
belirtebileceğimiz birkaç isim dışında ne yazık ki, Yûnus’a gösterilen ilginin yeterince 
olmadığına şahit olmaktayız. Fakat bu şahadetimizin son yüzyılda tasavvuf kültürünün 
büyük bir inkıtaa uğraması sebebiyle nâkıs olabileceğini göz önünde bulundurmalıyız. 
Zira her ne kadar elimizde mücessem olarak geleneksel sanatlarımızdan Yûnus’a dair bir 
veri bulunmasa da tekke kültürüne bu denli derin izler bırakmış Yûnus Emre’nin tek-
ke duvarlarına nazar-ı ibret için sözlerinin asılmamış olması gerçekten zordur. Yûnus 
Emre’nin son yüzyılda ulaşılabilir olması açısından hat sanatıyla daha yoğun buluştuğu 
muhakkaktır.

Hat sanatında ismini mutlaka zikretmemiz gereken önemli eserlerden biri, Necmeddin 
Okyay’ın, Güzel Sanatlar Akademisindeki hocalığı sırasında Burhan Toprak’ın talebi üze-
rine yazmış olduğu ve sonraki yıllarda da Çiçek Derman tarafından tezhiplenen “Yâ Haz-
ret-i Sultân Yûnus Emre” yazılı eseridir. Bu eserde Yûnus Emre’nin ilk defa tekke kültü-
ründe bir gelenek olan “Yâ Hazret-i” hitabıyla zikredilmiş olması, bu tabirin umumiyetle 
şeyhler için kullanılmasından mütevellit kulakları biraz tırmalayabilmektedir. Lakin şerh 
ve nazire geleneğimize bakıldığında ve hatta Yûnus’a dair kaleme alınmış medhiyelerde 
defaatle “Yâ Hazret-i Yûnus” tabirinin kullanılmış olması bu kulak tırmalamasını ortadan 
kaldırmaktadır. Arkasından zikredilmesi gereken eser ise ünlü hattat Kemal Batanay’ın, 
Yûnus’un “Şol seni seven kişi uğruna koyar başı” sözlerini yazmış olduğu eseridir. Günü-
müz hattatlarına gelince, Fuat Başar’ın sekiz biçiminde, üst üste iki daire şeklinde yer-
leştirdiği “Gelin tanış olalım / İşi kolay kılalım / Sevelim sevilelim / Bu dünya kimseye 
kalmaz” yazılı celî sülüs istifi zikredilmesi gereken nefis eserlerdendir. Yine günümüz 
hattatlarından Mimar Hattat Ali Toy’un da Yûnus Emre’ye özel bir ilgi duyduğu eserlerin-
den anlaşılmaktadır. Kendisi, Latin harfleriyle ilgi çekici kompozisyonlar gerçekleştiren 
Ethem Çalışkan ile birlikte Nisan 2006’da İstanbul’da ve daha sonra Eskişehir’de sanat-
severlerle buluşan bir sergi hazırlamış ve bu sergideki eserlerin tamamı Yûnus Emre’den 
seçme şiir, beyit ve mısralardan oluşmuştur. Adeta bir Yûnus Emre seksiyonu mahiyetin-
deki bu eserler, geleneksel sanatların çağdaş çizgilerle yorumlanması adına son derece 
yüksek bir çıtayla hazırlanmış eserlerdir.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ124



Y U N U S  E M R E 125



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ126



Y U N U S  E M R E 127
“Yâ Hazret-i Sultân Yûnus Emre” 
Hat: Necmeddin Okyay Tezhip: Çiçek Derman



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ128

Derviş Yûnus söyler sözü yaş doludur iki gözü 
Bilmeyenler bilsin bizi bilenlere selâm olsun



Y U N U S  E M R E 129

YÛNUS’A DAİR



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ130



Y U N U S  E M R E 131



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ132

Şâirler ve Şeyhler: 
Şiirde 

İnsân-ı Kâmil Sembolü

Mahmud Erol Kılıç



Y U N U S  E M R E 133

Tasavvufî düşüncede birtakım soyut kavramlardan ziyade “insanın” çok canlı bir 
rol oynadığı ve âdeta sistemin “insan” kalkışlı bir düşünce üzerine oturtulduğu 
görülür. Bu, Tanrı’nın bütün güçlerinin elinden alınarak dışlanması ve insanın 
onun konumuna oturtulması anlamındaki bir hümanizm değildir. Bilakis Tan-

rı’nın bize gönderdiği yine kendisi hakkındaki en önemli ipucu insandır ve Tanrı’nın bü-
tün sırları insanda gizlenmiştir. Binaenaleyh bu manevî antropolojide insanın bilinmesi 
ile Hakk’ın tanınması birbirinin ayrılmaz şartı kılınmıştır. “men arefe nefsehû fakad arefe 
rabbehû” [Kendini bilen Rabbini bilir] şeklindeki sözle dile getirilen bu hakikat Osmanlı 
şiirine;

“Bilki vech-i Hakk’a mir’âtdır özün bir hoş gözet
‘Men aref’ sırrındaki mâden senin kanındadır”

 (Niyâzî-i Mısrî)

şeklinde yansıyacaktır. Burada “kendini bilen” insandan maksat da “insân-ı kâmil”dir. 
Çünkü ancak kemâle erenler kendi hakikatinı idrak edip Hakk’ın tecellîsi olduğunu fark 
edebilirler. Sadece bu dereceye eren kimseler yabancılaşmaktan kurtulup kendi öz kimli-
ğini elde ederler. Onlar yeryüzünde Tanrı’nın eli, ayağı, gözü ve kulağıdırlar. Şimdi eğer 
Osmanlı şiirinin “kök felsefesini” tasavvuf vermişse, bir insânî otoriteye bağlılık yani 
“insân-ı kâmil” düşüncesinin bu şiirin gerek ortaya çıkmasında ve gerekse bizzat maz-
mûn olarak şiire yansımasında önemli rolü olmalı diye düşünebiliriz. Çünkü bu bakış 
açısına göre bilgi sadece kitaplardan değil müşahhas örneklerle yüz yüze irtibata geçerek, 
kendi tabirleriyle cemâle karşı bir talimle öğrenilir. “Üzüm üzüme baka baka kararır.” ata-
sözü bu eğitim şeklini ifade etmek için söylenmiştir. Birçok şâir de bu yeteneklerini bu 
meclislerde meşk etmişlerdir. Şiir bu yönüyle bir ruh hâli iken bir yönüyle de zanaattır 
ve bunun da tıpkı diğer zanaatlar gibi bir pîrinin olması gerekir. Geleneksel eğitim ve 
mesleklerde ustadan ustaya geçen bir silsileye bağlı bir otoritenin önünde diz çökmek 
suretiyle (pîr tutmak) o ustanın tezgâhında bilginin ve mesleğin öğrenilmesi atılacak ilk 
adımdır. Bir muallim, bir rehber, bir mürşidin denetimi ve yönlendirmesi altında bu yol-
da tâlim-terbiye görülmesi tasavvuf mesleğini âdeta usta-çırak ilişkisiyle açıklanabilecek 
bir zanaat okulu hâline getirmiştir. Meselâ bu düşüncenin, ileride kendisinden bizzat bu 
mesleğin pîrlerinden birisi olarak müstakil olarak bahsedeceğimiz Yunus Emre’nin şiirle-
rine şöyle yansımış olduğunu görüyoruz:

“İnsan sıfatı kendi Hak insânda Hak doğru bak
Bu insânın sıfatına cümle âlem hayrân imiş

Her kim ol insânı bile hayvân ise insân ola
Cümle yaradılmış kula insân dolu sultân imiş

İnsân olan buldu Hakk’ı meclis onun oldur sâkî
Hemen bu bî-çâre Yunus aşk ile âşina imiş.” 

Sultan III. Murâd gibi bir dünyevî otoriteye bile;

“Yola kulaguz olmayıcak yürüme sakın
Râhın hatarlarını yine rehnümâ bilür”

dedirtecek olan işte bu Osmanlı insanı için “eteğine yapışılacak” bu manevî otorite arayı-
şıdır. Bu durumda Osmanlı şâirinin rûhen “taht-ı tasarrufu” nda yetiştiği bazı ustaların 
bulunduğu anlaşılmaktadır. İşte bu ana düsturdan hareketle Osmanlı şâirlerinin kendile-



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ134

rine manevî rehber seçerek feyzleri ve görüşleriyle gönüllerini ve zihinlerini doldurdukla-
rı başlıca otoriteler kimlerdir diye araştırmaya koyulduğumuzda ilki Arapça, ikincisi Far-
sça, üçüncüsü ise Türkçe eser yazmış, şiir söylemiş üç önemli sûfî şahsiyetle hepsinden 
fazla karşılaştık. Bazı Osmanlı şâirlerinin şiirlerinde bu şahsiyetlerin bizzat isimleri dahi 
zikredilirken birçoğunda buna gerek duyulmadan sadece görüşleri şiirde yansıtılır. Her 
ne kadar bu üç mutasavvıfın kullandıkları dil ve şiirsel formlar birbiriyle irtibatlı değilse 
de işledikleri mânâların üçünde de müşterek olduğu apaçık görülmektedir.

Yûnus Emre ve Osmanlı Şâiri
Osmanlı şâirleri üzerinde önemli tesirleri olmuş önemli bir sûfî şahsiyet, hiç şüphesiz 
“hâtem-i lisân-ı Türk”1 olarak kabul edilen Yunus Emre’dir (ö. 1321?). Bir şiirinde:

Mevlânâ Hüdâ-vendgâr bize nazar kılalı
Onun görklü nazarı gönlümüz aynası [oldu]

diyerek Mevlânâ’nın manevî nazarı altında olduğunu belirten Yunus, kimi yazarlara göre 
“Mesnevî ’yi ve Divan-ı Kebîr’i okumuş, onlardan birçok mazmûnları, kendince tasar-
ruf etmiş, Mevlânâ’nın tesiri altında kalmış, hatta onun insânî görüşünü Türkçede dile 
getirmiş bir şâirdir.” Kimi yazarlara göre de “Daha önce İbn Arabî ve Mevlânâ’da vah-
det-i vücûd ve buna bağlı olarak diğer tasavvufî mefhumlar, en geniş ve apaçık ifadesini 
bulmuştu. Fakat Türkçede ilk defa Yunus bu mefhumları “üryân”1 kılıyordu”.2 Yine onun 
Türk edebiyatındaki yeri ve tesirleri üzerine geniş bir çalışma yapan Köprülü’nün ifade-
siyle “O, Muhyiddîn Arabî ve şakirdleriyle Celâleddîn Rûmî ’nin yaydığı geniş ve serbest 
telakkîleri tamâmiyle kendine mâletmiş, rûhen mutasavvıf, büyük ve çok samîmî ve sa-
natkâr bir şahsiyetti”3.

Benzer araştırmamızı Yunus üzerinde de sürdürdüğümüz zaman kendisinden evvelki iki 
üstâdında gördüğümüz pek çok ortak motife onda da rastlamamız bizi şaşırtmaz. Her 
şeyden evvel o da kendi şiirinin sadece bir araç olduğunu, bir biçim olduğunu ama rûhu-
nun, aslının ise mânâda bulunduğunu ifade eder;

Yunus’un sözü şiirden amma aslı Kitap’tan
Hadis ile dinene key bil sâdık olmak gerek

Yine aynı mısralarda şiirin ruhunun dinin iki kaynağı olan Kur’an-ı Kerim ve Hz. Pey-
gamber’in kutlu sözlerinden alınma olduğu vurgulanır.

“Söz karadan akdan degül yazıp okumakdan degül
Bu yürüyen halktan degül Hâlık avazından gelir”

derken de şiirin zıtlıklar âleminden değil, mürekkeple yazılan yazılardan değil, ders tak-
rirlerinden değil ve bu âciz mahlûk olan kendisinden değil Yaratıcının nidâsından gel-
diğini söyler. Bu yüzden bu sözler âdeta birer nefhâ-i ilâhiyyedirler. Tanrı’nın maddeye 
üflediği mânâdırlar. Bu açıdan Yunus bu mevzûn sözlere şiir demek yerine “nefes” adını 

1	  “Bu bizden önden gelenler mânâyı pinhân dediler. Ben anadan doğmuş gibi geldim ki üryân eyleyem” Yunus Emre.

2	 Bkz. Mustafa Tahralı, “Yunus Emre’nin Şiirlerinde Tasavvufî Mefhumların Akisleri” s.180.

3	 Fuad Köprülü, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, s. 326



Y U N U S  E M R E 135

verir ki bu tabirin tasavvufî düşüncede “nefes-i rahmânî” kavramı ile irtibâtı vardır.4 Zira 
içine “rûh ilkâ edici nefes” üflenmiş kelâm dölleyici kelâmdır, hayata getirici kelâmdır ki 
bu da er kişide bulunur. “Îsâ” gibi ölüyü dirilten bu nefhaya ise şiirde “mânâ” denilir.5 Ne-
feste tesir varken, diğer sözlerde böyle bir özellik yoktur. Böylesi şiire ayrıca “nutk” denilir 
ki hâl diliyle söylenen söz demektir. Olanlar Şeyhi İbrahim Efendi’nin Sohbetname’sinde; 
“Muhakkikler indinde nutk hâldir” demesi bu mânâyadır. Çünkü onun “şiirleri de Al-
lah’ın her şeyi kuşattığı bilincinin ve aslî düzeyde yaşanmış bir dinî tecrübenin özellikle-
rini yansıtan şiirler olarak karşımıza çıkmaktadır. Yunus, bu dünyanın da öteki dünyanın 
da Allah’ın büyüklüğü ve tecellîsiyle dolu olduğunu ve o Sevgili’nin, kalbinin en derin 
köşesinde saklı bulunduğunu duyan ve yaşayan bir bilge-şâirdir. Bu duygu onu Allah’ın 
dilinden konuşmaya götürür.”6 Akkirmanlı Nakşî’nin söylediği gibi bu sözler her ne ka-
dar unsûrî bedenden lisan aracılığı ile dışarı çıkıyorsa da esas çıkış yeri orası değildir:

“Eyâ sen sanma ki senden
Bu güftârı dehân söyler
Veyâ terkîb olan unsûr
Veyâ lahm-ı zebân söyler”

Diğer taraftan sadece lisandan kaynaklanan ve kökleri daha derinlere gitmeyen şiirler ise 
“dışı hoş – içi boş” şiirler olarak görülürler. Yani şekil ve tavır bakımından çekici görünen 
fakat ruhtan ve mânâdan uzak şiirlerdir bunlar. Bu şâirler de “gece gündüz lüzumsuz öten 
baykuşa” benzetilir. Hatta Yunus böylelerini “ötecek duvarı bile olmayan baykuşa” benzetir:

“Anun kim tışı hoş-durur bilün içi boş-durur
Dün gün öten baykuş-durur sanma bütün divârı var”

Kitabımızın başına bir serlevha olarak aldığımız şiirde geçen “Teklifsiz söylenen söz âşık 
kimseye hâl verirken külfet ile söylenen sözler susuzların derdine şifâ olmaz” sözleriyle sanki 
Kuddûsî, Baba Yunusleyin söz söylemeyi kasteder gibidir. Çünkü Yunus’un, sıcak ve yalın 
şiirlerini okuyan ve dinleyen kimse ile derhal senlibenli bir münâsebet kurarak asırlarca 
sevilip gönüllerde yaşamasının sırrının onun her türlü resmiyetten ve edebî olmak endi-
şesinden uzak “teklifsiz üslûb”unda yattığı söylenmiştir.7

Manevî emanet “kalpten kalbe yol vardır” fehvasınca elden ele, gönülden gönüle geçmekte-
dir. Yunus da kendi üstadlarından aldıklarını bir sonrakilere nakletmekte, mânâ yüklü 
sözleriyle kendinden sonrakileri yetiştirmektedir. Onun nefesleriyle ısınan kalpler de kar-
şılığında tıpatıp Yunus gibi düşündüklerini bir arz-ı şükrân olarak belirtmekten çekin-
mezler ki gelenek bu olsa gerektir. Sûfîlerin deyimiyle “El ele, el Hakk’ a”.

“Evvel âdım Yunus idi şimdi İsmâil Ümmî’dür
Ol dost içün Arafat ta koç u kurban olan benem”

“Bir zaman Yunus oldum cümle cihâna doldum
Şeyhoğlu Satu olup yine belüren benem”

4	  “Didüm iş bu nefesi âşıklar hükmiyle Bahılluksuz er gerek bir karara turası” Yunus Emre.

5	  “Mâ’nî eri bu yolda melûl olası değil Mâ’nî duyan gönüller hergiz ölesi değül” Yunus Emre. Ayrıca Yunus’un Divanında 
bu konu “ma’nî”, “ma’nî bahri”, “ma’ni berâtı”, “ma’nî bilmek”, “ma’nî bitmek”, “ma’nî bulmak”, “ma’nî duymak”, “ma’nî eri”, 
“ma’nî sözleri”, “ma’nîden almak”, “ma’nîden haber eylemek” gibi birçok şekillerde geçmektedir.

6	  Turan Koç, “Yunus Emre’nin Şiirlerine Din Dili Açısından Bir Yaklaşım”, s.25.

7	  Önder Göçgün, “Yunus Emre’de Teklifsiz Üslûp” , c.Ӏ., s.36.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ136

“Yunus dedemdir söyleyen Seyyid Hâşim’dir dinleyen
Bu esrârı fehmeyleyen ağyâra açma râzımı”

“Niyâzî’nin dilinden Yunus-durur söyleyen
Herkese çün cân gerek Yunus-durur cân bana”8

Buraya kadar gördüğümüz Osmanlı şâirleri üzerindeki büyük sûfî pîrlerin tesirleri konu-
sunda İbn Arabî’nin tesirinin tamamıyla fikrî yönden, Mevlânâ’nın tesirinin esasta fikrî 
yönden olmakla beraber kısmen de şeklî yönden olduğunu söyleyebiliriz. Hiç şüphesiz 
Osmanlı şâirlerini tesiri altına alan mutasavvıf üstadlar sadece bu üç şahsiyet ile sınırlı 
değildir ama en başta gelenlerinin bu üçü olduğu da bir gerçektir. Binaenaleyh bu kim-
seleri Osmanlı şâirlerinin şiir tezgahında kendilerinden şed kuşandığı üç mukaddes pîr 
olarak görebiliriz. Çünkü bu “gelenek dünyası, çok boyutlu ve cepheli bir dünya olarak, 
şâirin okuludur. Bu okuldan geçmek zorundadır şâir. Aşkla, sevgiyle, çileyle…”9

8	  Yunus’un Türk şiirine olan tesiri günümüzde de devam etmektedir. Bkz. Hasan Aktaş, Yeni Türk Şiirinde Yunus Emre 
Okulu ve Misyonu, Edirne 2002.

9	  Sezâî Karakoç, Edebiyat Yazıları І, s.95



Y U N U S  E M R E 137



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ138

Yunus Emre’de 
Akıl Kavramı

Bilal Kemikli



Y U N U S  E M R E 139

Yunus Emre, Anadolu’yu aydınlatan büyük şahsiyetlerden biridir. Günümüzde 
etkisi hala devam eden ve evrensel boyutlarda tanıtılan bir şahsiyet olarak Yunus 
Emre, 13. yüzyılın sonrası ile 14. yüzyılın çeyreğinde yaşamış ve eserler vermiş 
bir sufî şairdir. Bununla birlikte, 20. yüzyılın başlarında keşfedilmiştir. Onun 

içinde bulunduğu sûfî geleneğin menkabevi zemininden çıkarıp ilim âleminin dikkatleri-
ne sunan merhum Fuat Köprülü’dür. Köprülü’nün Türk Edebiyatında ilk Mutasavvıflar’ı 
(İstanbul, 1918) ile başlayan Yunus araştırmaları, bir şair, bir sûfî ve bir kültür adamı 
olarak onu ele alan farklı disiplinlerde ilmi ve popüler seviyede yapılan çalışmalarla de-
vam etmiştir. Fakat gelinen bu noktada hala Yunus’a ilişkin sorular kâmilen cevaplanmış 
değildir.

Yunus Emre, Feridüddin-i Attâr çizgisinde devam ederek Mevlana Celaleddin er-Rûmî 
ve Muhyiddin İbn Arabî gibi döneminin sûfî entelektüellerinin takipçisi olduğu vahdet 
düşüncesini benimsemiştir. Bu vahdet düşüncesinin temelinde, varlığın birliği ilkesi var-
dır. Bu bakımdan şiirleri, sadece ahlak açısından değil varlık felsefesi ekseninde de tah-
lil edilebilir. Daha doğrusu ahlak, aynı zamanda bir varlık problemidir. Nitekim ahlaki 
tekâmül, varlığın her bakımdan idrakiyle mümkün olacaktır. Dolayısıyla Yunus Emre’nin 
felsefi duruşu vahdet düşüncesinden neşet eder. Bu sebepledir ki, gerçek ve yegâne varlık 
olan Allah’ı idrak etmek, onu gerçek anlamda sevmekle mümkündür. Bu ise, onun eser-
lerini, her biri birer zamanlı varlık olan aciz varlıkları sevmekle olacaktır. Bu bakımdan 
modern çağı hazırlayan pozitif ve materyalist anlayışın ihmal ettiği insan ve çevre, Yunus 
Emre’nin düşünce dünyasında temel unsurlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Hangi inan-
cın müntesibi olursa olsun, insanı, bizatihi insan olması dolayısıyla sevmek ve ona Ger-
çek Varlığın eseri nazarıyla bakmak!.. İşte onun düşüncesini özetleyen bu bakış açısıdır.

Onu bu bakış açısına ulaştıran, insanı, çevreyi bu perspektifle algılamasını sağlayan akıl 
hangi akıldır? Diğer bir ifadeyle o, hangi akıl kategorisiyle varlığı anlama çabasına girmiş-
tir? Bu makalede doğrudan doğruya onun şiirlerinden yola çıkılarak analitik çerçevede 
akıl kavramına yüklediği anlam tahlil edilecektir. Akıl derken akılcıların ön gördüğü gibi 
bilginin yegâne kaynağı olan bir akıldan söz etmiyoruz. Akıl, Yunus’a göre, bilgi proble-
mi açısından ele alınmaktan çok, varlığı idrake açılan bir penceredir. Bu pencere insana 
sunumlu en önemli hediyedir. Bu bakımdan öncelikle “insan nedir?” sorusuna cevap ara-
mak gerekiyor. Yunus Emre’nin bu soru etrafında pek çok cevabı var. Lakin burada onun 
bir insan-şehir metaforuyla yaptığı insan tanımını hatırlamakta yarar vardır. O, insanı, 
şehirden yola çıkarak anlamaya ve anlatmaya çalışır. Ancak bu şehir, günümüzdeki gibi, 
kalesiz şehirlerden değildir. Kale, eski şehirleri şehir yapan temel unsurdur. Genellikle bir 
birine bağlı üç kaleden ibarettir şehirler: En dıştaki kale, şehir halkının bağı bahçesiyle ta-
rımını yaptığı, hayvanlarını otlattığı geniş arazilerden oluşur. İkinci kale ise, halkın yaşa-
dığı, dükkânlarının, hanların ve hamamların olduğu geniş mahaldir. Bu kısma biz şimdi 
sur içi diyoruz. Bu kalenin giriş kapıları vardır ve akşamları bu kapılar kapatılır. Üçüncü 
kale ise, iç kaledir. Burada şehrin valisi yahut kale komutanı ikame eder. Şehir buradan 
yönetilir. Hazine burada saklanır. Muhtemel bir kuşatmada mukavemeti kolaylaştırmak 
için bu iç kalede su, erzak ve mühimmat depoları bulunur. Düşman muhasaraya en dış-
taki kaleden başlar. Halk gelmekte olan düşman askerlerinden korunmak için hayvanla-
rını ve değerli eşyalarını alarak daha muhkem olan ikinci kaleye doğru akın eder. İkinci 
kalede kapılar kapanarak savunma yapılır. Buradaki savunma kırılır ise, iç kaleye geçilir. 
Yunus’un muhayyilesindeki şehir, iç içe üç kalesi olan bu şehirdir.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ140

Vücût Kal’asında Bir Sultan
Yunus’un insanı şehirden yola çıkarak anlatması, daha sonrakilere de ilham olmuştur. 
Bunlardan biri olan Hacı Bayram’ı Veli, “Çalabım bir şâr yaratmış iki cihan arasında” 
ilahisinde bu insanı şehrinden bahseder. İnsanı şehirden, şehri insandan yola çıkarak 
anlama çabası, diğer sûfî şairlerde de örülen bir husustur. Esasen bu şairlerin temel bir 
amacı vardır; o da marifet kavramıyla ifade edilen tevhidi bilgiye ulaşmaktır. Bu bilgiyi 
de ancak insanın kendisini, diğer insanları ve içinde yaşanılan âlemi tanımasıyla müm-
kündür. Bu sebepten sûfî şairlerin temel malzemelerinden biri, insandır; insanı tanımak 
ve bilmek, Allah’ı tanımak ve bilmeye götürüyor. Peki, insan nedir? Bu soru, sadece sûfî 
şairlerin sordukları bir soru değildir. Bütün dinlerde ve felsefi sistemlerde sorulan ve ce-
vabı aranan bir sorudur. Yunus’un bu soruya verdiği cevaplardan biri: İnsan bir şehirdir. 
Bu şehrin vücûd adı verilen muhkem bir kalesi vardır. Bu kalenin içinde sultan oturur ve 
şehri her hangi bir boşluğa mahal vermeden idare eder. Bu kalenin sultanı akıldır. Sul-
tanın hazinesi, gönüldür; hazinenin bekçisi de aşktır. Diğer bir ifadeyle gönül hazinesi, 
ancak aşkla ortaya çıkar.

İş bu vücûd bir kal’adur akıl içinde sultan
İş bu gönül bir hazînedür ışk tutmuş bekler anı

Vücûd şehrinin sultanı olan akıl iki kapı görevlisi vardır: Göz ve dil. Göz ve dil akla uya-
rak şehrin giriş çıkışını kontrol altında tutarlar.

Nazar üzre dil kapucı cümlesi akla tapucı
Akıldur işler yapucı eler cümle abâd anı

Her sultanın olduğu gibi, aklın da düşmanı vardır. Aklın düşmanı öfke(buşu)dir. Buşu, 
aklın sarayını ele geçirirse ki bu mümkündür; o vucûd sarayı tarumar olur. Öfke, cihanın 
güzelliklerini göstermez. Akıl gibi değildir, sürekli insanı ve insanlığı tüketir.

Akıl gitti buşu geldi ‘akl evini buşu aldı
Sultân buşu oldı göstermez oldu cihânı

Yunus’un, aklın karşısına öfkeyi (buşu) koyması ilginçtir. Öfke, hiddet, gazap gibi şid-
detli kızgınlık halidir. Bu hal kalıcı değildir; öfkeye sebep olan durum ortadan kalkınca 
öfke de ortadan kalkar. Ancak öfkenin hüküm sürdüğü demlerde, insanın gözü dünyayı 
görmediğinden, pek çok zarara sebebiyet vermiş olacaktır. O sebepten “ Öfkeyle kalkan 
zararla oturur.” Demişlerdir. Mefhum-ı muhalifinden hareket edersek akıl, duygulara hâ-
kim olmak, hemen hiddetlenmeyip teenniyle ve tesâmühle hareket etmektir. Yunus’un 
bu beyitlerinde akla yüklediği anlam, onun ahlakçı tarafını da ele vermektedir. Onun bu 
yönünü ele veren en önemli eser, Risaletü’n-Nushiyye’dir.

Risaletü’n-Nushiyye’de, aklın insanın ruhî ve ahlâkî tekâmülündeki rolüne atıfta bulunur. 
Klasik yaratılış tezlerinden yola çıkan şair, yaratılışın temel unsuru olan (anâsır-ı erba’a) 
toprak, su, hava ve ateşin, insanın sadece beden yönünü ifade etmediğini, bunların her 
biriyle insana geçen bir kısım sıfatların olduğunu söyler. Her bir unsurdan dörder sıfat 
insana geçmiştir. Toprakla ve su ile dörder kötü sıfat geçmiştir. Herhangi bir insanda 
mutlaka olması gereken bu on altı sıfatın, sabır, iyi huy, tevekkül, mekremet (cömertlik), 
safâ, sehâ, lutf ve visal olmak üzere sekiz tanedir. Kötü sıfatlar da kizb, riyâ, tizlik, nefes, 
şehvet, kibir, tama ve hased olmak üzere sekiz tanedir. Daha sonra, bedene can ile gelen 
izzet, vahdet, hayâ ve âdâb-ı hâlden müteşekkil dört sıfattan daha bahseder. Böylece in-
san, yirmi sıfatla doğmuş olur.



Y U N U S  E M R E 141

Şaire göre, beden nefsî, can ise, rûhî sıfatların kaynağıdır. İnsanlık, vücut iklimi içerisin-
de bu sıfatları dengelemekle ortaya çıkar. Ahlak, bu temel dengeyi öğreten bir disiplindir. 
Bu dengeyi sağlamak, akıl ve îman sayesinde mümkündür. Ancak tek bir akıl yoktur. 
Nitekim o üç akıldan söz eder. Bunlar: Dünya düzenini öğreten akl-ı ma’âş, âhiret ah-
vâlini bildiren akl-ı ma’âd ve Allah’ın mârifetini bildiren akl-ı küldür. Peki, bu akılların 
insanların hayatındaki rolleri nelerdir? Daha doğrusu nefsî ve rûhî sıfatların teşekkülün-
de bu akıllar hangi görevleri ifa eder? Tamamen alegorik bir üslupla kaleme alınan Risâ-
letü’n-Nushiyye, uçsuz bucaksız bir coğrafya olan gönül cihanından söz eder. Bu gönül 
cihanına hâkim olmak isteyen iki sultan vardır. Bu iki sultandan biri rahmânî (iyi), ötekisi 
ise şeytânî (kötü)dir. Akıl, iyiliği ve pozitif değeri temsil eden bu Rahmânî sultanın hem 
baş veziri hem de müşaviridir.

Kötülük sultan kibir komutasındaki ordularıyla gönül mülkünü muhasara ettiğinde, iyi-
lik sultanı, bu güçlü düşman güçlerine karşı mukavemet göstermenin yollarını baş veziri 
olan akıldan öğreniyor. İyilik sultanı aklın önerilerini birer birer dinleyip üzerinde dü-
şündü ve uygulamaya koydu. Böylece aldığı tedbirlerle gönül mülkünde iktidarını güç-
lendirdi.

Birin birin ‘akl sözin işitdi
Tefekkür eyledi kendüye gitdi
Girü geldi ‘akıl öğütler anı
Bize gelenlerün kurtuldu cânı

Zıtlar her dem savaş halindedir; biri ötekinin aleyhine kendi iktidarını güçlendirme çaba-
sındadır. Bu savaş farkında olalım ya da olmayalım, bir ömür devam eder. İyiyle-kötünün, 
rahmânî olanla şeytânî olanın savaşında iyilik sultanının elinde tek bir güç vardır; o da, 
sevgidir. Sevgi, insanın rahmânî tarafta yer almasını ister. Bunun ortaya çıkmasını sağla-
yan ise, akıldır. Gönül mülkünün sultanı olan ruh, bu savaşa aklın danışmanlığında çıkar 
ve onun yardımlarıyla zafer kazanır. Çünkü nefis ülkesinin şeytanî güçleri, her türlü ent-
rikayı kolayca düzdüklerinden insanı yanıltabilir; şer olanı hayır gibi gösterebilir.  Akıl, 
insanı hilelerden koruyor. İçteki savaş böylece başlıyor, nefis ülkesinin öncü kuvveti olan 
kibirle savaşılıyor, sonra sırayla buşu (öfke), buhl (cimrilik) ve hasetle savaşılarak, sabır 
ve metanetin destekleriyle nefis ülkesinin son kuvvetleri olan gıybet ve bühtan ( iftira)la 
karşılayarak zafere ulaşılmış oluyor. Risaletü’n-Nushiyye’de her biri birer destan olarak 
anlatılan bu seferler boyunca, karşılaşılan özel durumlar ve tuzaklar birer birer ortaya 
koyuluyor.

Esasen kazanılan zaferin görünmeyen mimârı akıldır. Baş vezir ve müşâvir olan aklın bil-
gi kaynakları vardır. Bir kısım câsuslar, gelir akla bilgiler aktarırlar. Akıl bunlardan yola 
çıkarak bir strateji belirler. Casus, bir yandan gelişmelerden haber verirken, öte yandan 
da aklın emirlerini ve önerilerini ilgili makamlara taşır.

Eğer dinlenirsen haber vireyin
‘Akıl câsûsu ne dir göstereyin

YZ

‘Akıl dir câsusa yort imdi girü
Kanâ’ata haber benden degirü

Kanâ’at hoş otursun taht anundur
‘Ata-yı devletile baht anundur



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ142

Peki, insan nedir? Bu soru, sadece sûfî şairlerin sordukları bir soru değildir. 
Bütün dinlerde ve felsefi sistemlerde sorulan ve cevabı aranan bir sorudur. 
Yunus’un bu soruya verdiği cevaplardan biri: İnsan bir şehirdir.



Y U N U S  E M R E 143



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ144

‘Akıl câsûslara söyler divânda
Yürün bulun düzenlik safı kanda

Yunus Emre, iç âlemimize cereyan eden savaşta akla yüklediği misyonla, aklın sadece bu 
dünyaya ait işleri deruhte etmediğini, aynı zamanda onun mânâ âlemindeki saadetin de 
kaynağı olduğu fikrini işler. Mamafih din de akılla kâimdir. Diğer bir ifadeyle dinî tek-
liflerin hayata geçirilmesi, akılla mümkündür. Din kibir ve kin sahibinde bulunmaz, der. 
Zira kibir ve kin, zindandır. Zindandaki insan esir hükmündedir. Bu esaretten kurtul-
mak, ancak akılla mümkündür. Dolayısıyla din anlamda özgürlük akılla mümkün oluyor.

Ki dîn dutanların siccîn nesidür
Ya kibir ü kîn olıcak dîn nesidür

YZ

Yüri imdi meded iste ‘âklıdan
Esîr olmış kişisin bunca yıldan
‘Akıl ‘adl ıssı bir ‘azîz kişidür

YZ

Mededsüz kalana meded işidür
Seni dürlü belâdan kurtara ‘akl
Sa’âdet ola sana cümle ay-yıl

Yunus, soyut bir kavram olan aklı, daha iyi anlayabilmemiz için teşhis ederek somut hale 
dönüştürür. Ona göre akıl, Allah’a bakan bir kişidir. Daha doğrusu, akıl, ledünnî bilgiye 
sâhip bir velîdir. O doğrudan doğruya ilâhî kaynaktan aldığı bilgiyle, insanı iyi olanı 
hayata geçirme konusunda teşvik eder. Şeytânî sultanın komutalarından biri olan buhl 
(cimrilik)a karşı, iyiliğin hâkim olmasını isteyen kişilere akıl şu tavsiyede bulunur:

‘Akıl bir kiidür Allah’a bakan
Uyarısan ‘akla uy ol buhlı yakar

YZ

‘Akıl aydur gele bir gözlerün aç
Sahâvet kandayısa ol yana kaç

Cimrilik ve el sıklığı olan buhlun karşıtı, cömertlik (sahâvet)tir. Akıl, cimriliği yenme-
nin yegâne yolunun, cömertliğe sığınmak olduğunu söylüyor. Risaletü’n-Nushiyye’de akla 
yüklenen bu olumlu anlama karşın, oluşturulmuş aklın, bazen hakikati idrakte aciz kal-
dığını söyler.

Bundan böyle n’olasını degme ‘akıl şerh etmeye
‘Aşıklara miskîn Yûnus hoş haber degürü gelem

YZ

Âlimler bunu bilmez degme ‘akıl ana irmez
Hidâyettür Yûnus’a keşf oldı hâcemüzden



Y U N U S  E M R E 145

Bu oluşturulmuş aklın zincirlerini kıracak olan şey aşktır. Aşk, insanın sak akıl olan akl-ı 
külle ulaştıracaktır. Akl-ı kül, varlığın özü, aslı ve ilki olmak itibariyle cevhere benzetilir. 
Akl-ı külle ulaşan kişi, ikilikten kurtulur, gerçek anlamda tevhide ulaşır.

Nefsünün varlığını akl-ı külle ulaşdur 
Varlığın yoga denşür cevher ol olma muhas
Kanca vardun iy ‘akil bir ağızdan cümle dil
Cüz’iyyat-ı müselsel haber virür ‘akl-ı kül

Hulâsâ, Yunus Emre’nin akla yüklediği anlama ilişkin bu kısa değerlendirme, onun aklı, 
hem içimizdeki aydınlanmayı ve ahlâkî kemâle ulaşmayı sağlayan tarafıyla hem dünyayı 
anlama ve anlamlandırma açısından ele aldığını göstermektedir.

KAYNAKÇA

“Yunus Emre ve Akıl: Vücut Kal’asında Bir Sultan”, Kültür, 4, 2006, Güz, 53-56



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ146



Y U N U S  E M R E 147
“Şol seni seven kişi / uğruna koyar başı” 
Hat: Kemal Batanay



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ148

Bu Yolda Acâib Çok: 
Yûnus Emre’nin 

Bir Şiirinin Yorumu

Mustafa TATÇI



Y U N U S  E M R E 149

Sûretden gel sıfata yolda safâ bulasın 
Hayâllerde kalmagıl yoldan mahrûm kalasın 

Bu yolda ‘acâib çok sen ‘acâib anlama 
‘Acâib anda ola dost yüzini göresin 

‘Işk kuşagın kuşangıl dostun yolını vargıl 
Mücâhede çekersen müşâhede idesin 

Bundan ‘ışkun şehrine üç yüz deniz geçerler 
Üç yüz deniz geçüben yidi Tamu bulasın 

Yidi Tamu’da yangıl her birinde kül olgıl 
Vücûdun anda kogıl ayruk vücûd bulasın 

Hakîkatdür Hak şârı yididür kapuları 
Dergâhında yüz dürlü gerek kudret göresin 

Evvelki kapusında bir kişi durur anda 
Sana eydür teslîm ol gel miskînlik bulasın 

İkinci kapusında iki arslan vardur anda 
Niçeleri korkutmış olmasın kim korkasın 

Üçüncü kapusında üç evren vardur anda 
Sana hamle iderler olmasun kim dönesin 

Dördünci kapusında dört pîrler vardur anda 
Bu söz sana rumûzdur gör kim delîl bulasın 

Beşinci kapusında biş ruhbân vardur anda 
Dürlü metâ‘lar satar olmasun kim alasın 

Altıncı kapusında bir Hûr oturur anda 
Sana eydür gel berü olmasun kim varasın 

Çün kim anda varasın ol Hûrîyi alasın 
Bir vâyeden ötürü yoldan mahrûm kalasın 

Yidinci kapusında yidiler otrur anda 
Sana kurtuldun dirler gir dost yüzin göresin 

Çün içerü giresin dost yüzini göresin 
Ene’l-Hak şerbetini dost elinden içesin 

Şu didügüm keleci vücûddan taşra degül 
Tefekkür kılurısan cümle sende bulasın 

Yûnus işbu sözleri Hak varlıgından eydür 
İsterisen kânını miskînlerde bulasın 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ150

Bu makalemizde, Yûnus Emre’nin seyr ü sülûkunu anlattığı, Remzi bir üslubla yazılmış  
bu şiirini yorumlamaya çalışacağız. 

Sülûk bir yoldan gitmek, bir şeyin içine girmek demektir. Bir tasavvuf ıstılahı olarak 
sülûk, “Allah’a vâsıl olmak için kabiliyeti artırmak, nefisten arınmak Allah’ın ahlâkıyla 
ahlâklanmak şeklinde açıklanabilir. Sülûktan gaye, Muhammedî ahlâk üzere olmaktır. 
O da güzel ahlâktan ibarettir. Allah’a vuslat, ancak sülûk ile mümkündür. Sülûk ehli-
ne “sâlik”, sâlikin takip ettiği yol ve yönteme “meslek”, menzile ulaşan sâlike ise “vâsıl” 
(kavuşan) ismi verilir. Sülûk sırasında birtakım makâmlar geçilir, hâller yaşanır. Bunlar 
basiretle alakalı olduğu (gönül gözüyle seyredilerek algılandığı) için, sülûk kavramı seyr 
kavramıyla birlikte kullanılır. Seyr ü sülûk (görmek ve vuslat için bir yoldan gitmek) 
denmesinin sebebi budur. Sülûk sırasında yaşanacak olan makâm ve haller, kul ile Allah 
arasında manevî birer sırdır. Sülûk seyreden sâlik, sülûku esnasında, nefis merhalelerini 
sırasıyla yaşar, türlü menziller aşar, Hak ve hakikate ulaşır... Sülûk bir kâmilin murakabe-
sinde gerçekleşir. Mâlum olduğu üzere, kılavuzsuz kuş uçmaz, karanlık yollarda ışıksız 
gidilmez... 

Sâlik, aşk ve irfan kanatlarını takıp maddeden manâya, beşerî benliğinden hakikî benli-
ğe, çokluk berrinden teklik bahrine doğru uçan bir göçmen kuşa benzer. Yahut, deryasını 
arayan bir ırmağa... 

İnsan, hazret-i insana ulaşmak istiyorsa, sülûk etmeli, “kanatlanıp uçmalı”; bir derya 
(cem’)dan geçmeli, bir selâmet sahili (fark)ne ulaşmalıdır. 

Hak sırrı bir şaraptır ve bu şarap, ancak selâmet sahiline çıkanlarca içilebilir. Buna işare-
ten Yûnus şöyle der: 

Bir kuş olup uçmak gerek bir kenara geçmek gerek 
Bir şerbetden içmek gerek içenler ayılmaz ola 

Sülûk, sûfilerin Mi’râcıdır. Her sûfî, bu manevî yolculuğu, kendi enfüsünde yaşar. Hz. 
Peygamber’in Cebrâil, Hz. Musa’nın Hızır ile yola çıkması gibi, sâlikler de manâ yoluna 
hakiki bir kamilin kılavuzluğunda giderler... 

Sülûk çıkarmak kolay değildir... 

Yol uzaktır, korkulu geçitleri vardır. İncedir, derincedir; kılıçtan keskincedir. 

Bütün bu tuzaklardan, derin ve korkulu geçitlerden kolaylıkla geçmek için nefis terki ge-
rektir, sabır gerektir, zikir, tefekkür gerektir, aç ve susuz çok çok emek çekmek gerektir... 

Elest şuûruyla şuûrlanmak, tevhîdi gerçekleştirip yeniden birlik âlemine dönmek için bu 
mücâhede şarttır. 

Seyr ü sülûk, “başlangıç ondandır, dönüş onadır” ilâhî hükmünce, geçmişi ve geleceği bir 
noktada birleştiren yolculuktur. Bu yolculuk, burada, dünyada yaşarken tamamlanacak-
tır. Yûnus’un bu konudaki hükmü şöyledir: 

Ezel benim ilimdir Elest benim yolumdur 
Ezel ile Elest’i ben bunda göre geldim 

Sülûk, nefsî vücûttan ilâhî vücûda (seyr ilallah); ilâhî isimlerden sıfatlara ve zâta (seyr fil-



Y U N U S  E M R E 151

lah) bütün zıtlıklardan kurtulup Ka’be Kavseyn’e (aynü’l-cem) ve Allah ile Allah’ta seyre 
(seyr billah anillah) doğru bir silsile arz eder. Bu son makâm, tam velayet makâmı olup 
Hak’tan -Hak ile beraber- tekrar halka dönmeyi ifade eder. Artık vahdette kesret, kesrette 
vahdet yaşanacaktır. 

Esasında bu vahdet âleminde tevhîdi yaşayan şuûrlular için ne seyr edilecek bir şey, ne 
sefer edilecek bir yol vardır: 

Gerçek sana kul olan gönlünü sana veren 

Kendüde seni bulan kancaru sefer etsin

Sülûk bu manâda insanın kendinden kendine seferi; kendini keşfidir. 

Hem dahi sülûk seyreden âşıkın -her şeyi birlediğinden ötürü- mezhebi de dini de Hak 
olmuştur: 

Sülûk seyir iden aşkun erine 
Niçe mezheb olur dînden içerü 

Bu bilgilerden sonra Yûnus’a dönelim, “gönlü kılavuz kılıp” Yûnus’la birlikte seyr ü sülûka 
başlayalım.

Gönüller sultanı Yûnus Emre’nin Dîvânında bir şiiri var. O bu şiirinde, manevî yolculuğu/
nu anlatıyor. Bizi sülûka, sûretten, hayâllerden hakikate çağırıyor. Bu çağrıyı yaparken 
bir yoldan gidilip, kale/şehre ulaşmak; şehrin içinde bulunan bir ev (dergâh/sarây)in içi-
ne girip burada bulunan sultanı bulmak gerektiğini ima ve işaret ediyor. Fakat bu yolun 
kolaylıkla geçilemeyeceğini, pek çok acaipliklerle karşılaşılacağını, bunların hiç birisinde 
takılmamak gerektiğini, sülûkta vehme düşenin yoldan mahrum kalacağını söylüyor. Hü-
lasa, yolun temizlenmesi; nefsin arındırılması gerektiğini öğütlüyor... 

Yûnus, söz konusu şiirinde şöyle diyor: 

Sûretden gel sıfâta yolda safâ bulasın 
Hayâllerde kalmagıl yoldan mahrûm kalasın 

“Manâ yolunda safa bulmak istiyorsan, görünen bu sûret (şekiller)ten sıfata (o sûretle 
sıfatlanan gerçek vücûda) gel. Bu sûretler, birer hayâl (aslî vücûd olmayan birer gölge)den 
ibarettir. Bu gölgelerde takılırsan, manâ yolundan mahrûm kalır, hakikate ulaşamazsın!” 

“Sûretden” kelimesi Divân’ın bazı yazma nüshalarında “Sırâtdan” şeklinde gelmektedir. 

Beyitte iki ana kavram vardır: Sûretler ve hayâller. 

Sûretler, dünya; hayâller de misâl (berzah) âlemine aittir. Her iki âlem de gayb (zat) âlemi-
ne engel ve perdedir. Bütün bu âlemler ise, sıfatlar âlemidir. 

Sıfatlar, (görüntüler, renkler, desenler, şekiller) âleminden geçip zata yönelmelidir. Ger-
çekte, her sûret bir sırattır, geçilmesi gerekir. 

Bu yolda acâib çok sen acâib anlama 
Acâib anda ola dost yüzünü göresin



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ152

“Bu manâ yolunda şaşılacak pek çok şey vardır. Sen bunları acaip anlama (her şey yerli 
yerincedir!). Acaip, dost yüzünün tecellîsini gördüğün zaman yaşayacaklarındır. (Sen esa-
sen, işte o zaman şaşırma!)

Dost yüzü, insanın ayân-ı sâbitesinden (yani, değişmeyen özünden) farklı değildir. Ayân-ı 
sâbitesine ulaşan kişi yakîn ile önceden bunu fark edemezse başka bir tecellî bekleyeceği 
için şaşırabilir. Yolcu, aynı gayr; aynadaki görüntüyü görünenden farklı zannetmemelidir. 

Aşk kuşagın kuşangıl dostun yolunu vargıl 
Mücâhede çekersen müşâhede edesin 

“Ey sâlik, aşk kuşağını kuşan, yani aşka yönel, aşktan başla, aşkla 

gayrete gel. Dostun yoluna aşk ile gidilir. Mücâhede edersen, nefsinin terbiyesine yönelir-
sen, müşâhedeye (Hakk’ın cemâline) yaşarken ulaşırsın!” 

Yûnus bir beytinde, “Şeriat tarîkat yoldur varana/Marifet hakikat andan içerü” demişti. 
Dost yolu, içten içe bu dört makam geçilerek gidilecek; insanı Hakk’a ulaştıracak olan 
yoldur. Bu yollara azıksız çıkılmaz, mücâhedesiz ve aşksız gidilmez. Mücâhede (nefs ile 
cihâd, cihâd-ı ekber) tarîkat ehlinin makamıdır. Büyük cihâdı başaran, nefsini şehid eder, 
müşâhedeye, Hakk’ın birliğine, ahadiyet şehrine ulaşır. 

Bundan aşkın şehrine üç yüz deniz geçerler 
Üç yüz deniz geçüben yedi Tamu bulasın 

“Buradan, (unsurlar/madde âleminden) aşk şehrine yönelen sâlikler, 

yolda üç yüz denizden geçerler. Üç yüz denizden sonra karşılarına yedi tamu (cehennem/
âteş) çıkar.” 

Aşk şehri, vahdet-i zâtın tevhîd edilmesiyle, yani birlenmesiyle tahakkuk edecek olan aha-
diyet makamıdır. Başka bir ifadeyle Hakk’ın kesretini de vahdetini de içine alan hakika-
tidir. Bu hakikat insân-ı kâmile emânet edilmiş olduğundan, aşk şehri, insanî hakikatten 
başka bir şey değildir. Şehir dört ana duvarla çevrildiğine göre, ahadiyet şehrinin de dört 
ana duvarı (anasır-ı erbaa) vardır: Şeriat, tarîkat, marifet ve hakikat... 

Bu dört duvarlı şehre ulaşmak için üç yüz denizden geçmek gerekir: İlme’l-yakîn, ay-
ne’l-yakîn, Hakke’l-yakîn. Her üç yakîn makamında da (mecâzen ve faraza) iç içe gir-
miş yüzer (yani pek çok) mertebe vardır. Bu yüzer mertebe için, geçilmesi gereken “ilâhî 
esmâ” da denilebilir. Yüz, rakamı esmâ-yı ilahiyyenin tamamlanmış halidir. Böylece üç 
yüz denizden geçmek, üç yakîn mertebesinden veya başka bir ifadeyle üç tevhîd merte-
besinden (tevhîd-i esmâ, tevhîd-i ef ’âl, tevhîd-i sıfat) geçmek anlamına da gelecektir. Bu 
makamların ötesinde “aşk şehri”, yani, zat tevhîdinin tahakkuk ettiği “ahadiyet” makamı 
vardır. 

Ancak, bu şehre giderken yolda “yedi tamu” (cehennem) bulunmakta olup bunların her 
birine uğranılması gerekmektedir. Tamunun özelliği, “ateş”ten yaratılmasıdır. Diğer taraf-
tan Tamu, nefsin ıslahı için insanın geçmesi gereken bir makamdır. “Yakıcı” özelliğinden 
ötürü korkunçtur. Bununla birlikte, nefsin özelliklerini de yakıp temizleyeceğinden dola-
yı, sâlik buradan da geçmek zorundadır. Cehennem bir nev’i benliklerin temizlendiği yer-
dir. Orada kirlerden, vahdeti örten bulaşıklardan arınan kişi, “benliğinde bir başka ben” 
bulacak, başka bir vücûtla var olacaktır. Fakat evvela yedi nefsî özelliği açığa çıkarmalı, 



Y U N U S  E M R E 153

tamuda yakılması gereken sıfatlarını tanımalı ve bunları yakıp kül (kül= yok) etmelidir: 

Hülasa, âşık ve ârif Hak yolcularının cehennemi, celâl terbiyesi yahut ilâhî belâ imtiha-
nından başka bir şey değildir. Bu belâlar insana zâhirden ve bâtından hücûm edecek, 
insan da bunlardan geçmek zorunda kalacaktır. 

XVII. asırda yaşayan Bayramî azîzlerinden Bolulu Himmet Efendi, “Âdâb- ı Hurde-i Tarî-
kat” adlı eserinde, sülûkunu tamamlayamayan sâlikin celâl terbiyesinden geçirileceğini 
anlatırken Tapduk Emre ile Yûnus arasında geçen tekkeyi terk etme hadisesinden hare-
ketle şöyle bir yorum yapar: 

“Yûnus’un Tapduk Emre hizmetinde iken dağdan odun getirmeğe gidip, şeyhimin ocağı-
na eğri odun yaraşmaz, diye doğrusunu ararken, dağdan gelip, şeyh: 

-Niçin geç geldin, diye azim celâl edip, Yûnus dahi, benim istikametimden şeyhin ha-
beri yok, diye gece olunca kaçıp üç günden sonra aslın duyup yine gelmesi gibidir. Zira, 
azîzlerin Celâl ile terbiye ettikleri Cemâl ile terbiye ettiklerinden menzil ü maksûda tez 
yetişirler.” 1 

Yedi Tamu’da yangıl her birinde kül olgıl 
Vücûdun anda kogıl ayruk vücûd bulasın 

Bkz. Meliha Tapsız, Bolulu Himmet, Dîvân, Manzum Tarîkatnâme, Adâb-ı Hurde-i Tarî-
kat, (Basılmamış yüksek lisans tezi), Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 
1995, s. 165. 

“Yedi tamuda yan, her birinde kül (yok) ol. Başka (ilâhî) bir vücûd (benlik) bulmak isti-
yorsan, vücûd (benlik)unu yedi tamu( yedi yokluk makamı)da bırak!” 

Bilindiği üzere, Tamu, ateşten yaratılmıştır. Yedi kapısı/makamı vardır. Onun bu özelliği, 
İnsândaki yedi önemli nefsanî hasletten kinâyedir. Kin, kibir, şehvet, riyâ, yalan, hased, 
gıybet vs. gibi hasletler...Bunları terk etmeden, aşkın hakikatinin tecellî etmesi mümkün 
değildir. Nefsin hasletleri/vücûdları yakılıp yok edildikçe bunların yerine insana yeni bir 
vücûd verilecektir. Böylece yeniden ve aşk ile inşa olunacak olan benlik, “Aşk şehri”(aha-
diyet makamı)ne dönüşecektir. 

Hakîkatdir Hak şârı yididür kapuları 
Dergâhında yüz dürlü gerek kudret göresin

“Hak şehri, hakikattir. Yedi kapısı vardır. Buradan girip Hakk’ın dergâhına (dergâh=şeh-
rin içi, Hakk’ın huzuru, Hakk’ın birliği) ulaşabilirsen, Onun yüz türlü/çeşit çeşit kudre-
tinin tecellîlerini görürsün.” 

Hakikat şehri, varlığı kendisinde toplayan hakikî vücûdun (ahadiyyet sahibinin) ma-
kamıdır. Yedi kapı, nefsin yedi merhalesidir. Yedi kapılı (kale) şehir, insan vücudunun 
haricinde değildir. Yûnus Emre, bu kale şehir metaforunu başka şiirlerinde de zikreder. 
Burada eski kale şehirlerin dört köşesinin duvarlarla çevrili ve çeşitli noktalarında kapı-
larının olmasından hareketle, dört unsurdan mürekkep insan vücudu kaleye, bu kalenin 
yedi kapısı, nefsin yedi merhalesine benzetilmiştir. Sâlik bu yedi kapıdan girip nefsin 

1	  Bkz. Meliha Tapsız, Bolulu Himmet, Dîvân, Manzum Tarîkatnâme, Adâb-ı Hurde-i Tarîkat, (Basılmamış yüksek lisans 
tezi), Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 1995, s. 165. 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ154



Y U N U S  E M R E 155



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ156

hakikatine yol bulursa, pek çok tecelliyâta uğrayacak, Allah’ın varlıkta sergilediği türlü 
hikmetlerini kendi nefsinde seyredecektir. 

Sâlikin hakikat şehrine ulaşırken, yolda geçmesi gereken yedi makam (tamu/kapı/ejder-
ha) şunlardır: 

Evvelki kapısında bir kişi durur anda 
Sana eydür teslîm ol gel miskînlik bulasın

“Hak şehrinin evvelki (ilk, taşra) kapısında biri kişi durur. Sana, gel, teslîm ol, miskinlik 
bulursun, der.” 

Hak şehrinin giriş kapısında duran kişi, “nefs-i emmâre” veya başka tabirle insandaki kin, 
şehvet, yalan, riyâ ve riyaset gibi “şeytanî” sıfatlardır. Miskinlik, (meskenet), yoksulluk, 
fakirlik anlamında bir kelime olup burada adeta, “huzur ve sükûnet bulmak” anlamında 
kullanılmaktadır. Emmâre nefse uyan kişi, geçici bir huzura ve zevke eriştiğini sanmakla 
birlikte bu “geçici huzur ve zevk”, nihayet, o kişinin perişan olmasına sebep olacaktır. 

İkinci kapısında iki arslan vardır anda 
Niçeleri korkutmuş olmasın kim korkasın 

“Hak şehrinin ikinci kapısında iki arslan vardır. Bunlar pek çok kişiyi korkutmuştur. Sen 
kesinlikle korkmamalı, üzerlerine gitmeli, onlarla mücâdele etmelisin.” 

İki arslan, kibir ve gazap sıfatlarıdır. Seyr ü sülûka giren kişinin nefsî özellikleri, zikrin 
şiddetiyle ortaya çıkar. Bunlar levvâmede yani, kendisini kınama özelliğine sahip nefiste 
arslan ile remzedilen kibir ve gazab sıfatlarıdır. Her iki sıfat da arslana aittir. Salik bu 
iki sıfatını terbiye ederken korkuya kapılmadan kendisinden emin olarak mücâhedesine 
devam etmelidir. Esasen insana ait bütün hayvanî sıfatlar, tevhîd, mücahede ve riyazetle 
terbiye edildiği takdirde olumlu hale dönecektir. Nitekim sülûk neticesinde, kibir Kib-
riyâ’ya, ilâhî heybete; gazab da ilâhî adalete dönüşecektir. Bilindiği üzere Muhammedî 
nûr (Muhammedî maya) için erenler aynı zamanda “ tevhîd-i adl” tamlamasını kullan-
maktadırlar.3 Adl, doğru hüküm vermek, bir şeyin değerini ortaya 3 koymak, eşitlemek, 
haksızlığı gidermek, eğip bükmek gibi anlamlara da gelmektedir. Gazab halinde doğru 
hüküm verip bu sıfatı kontrol altına alan; kibir halinde de tevazuya bürünüp Kibriya olan 
Allah’a sığınan kişi, iki arslandan kolaylıkla geçer, selâmete çıkar. Aynı semboller Niyâzî-i 
Mısrî’de de geçer: 

Kıbâb-ı Hak’da mestûr olan erler 
Sıfât-ı halk içinde görünürler
Ne doğarlar ne dolunurlar anlar 
Hakîkat ehlinin olmaz nişânı 

Gazab şehvet iki ayakdır anlar 
Binip üstünde seyyâh oldu cânlar 
Bularla çıkdılar arşa çıkanlar 
Hakîkat ehlinin olmaz nişânı 

Ne kim âfâkda hor görmezse ârif 
Vücûdundan da olmaz anı sârif 
Anınçün der bunu ehl-i maârif 
Hakîkat ehlinin olmaz nişânı 



Y U N U S  E M R E 157

Yûnus’a dönelim: 

Üçüncü kapısında üç evren vardır anda 
Sana hamle ederler olmasın kim dönesin 

“Hak şehrinin üçüncü kapısında üç evren vardır. Sana hamle ederler. Korkup sakın geriye 
dönme!” 

Evren, ejderha anlamındadır. Evrenin yedi başı vardır. Nefs ve nefsin yedi sıfatı için zikre-
dilen bir remizdir. Yûnus aşağıdaki beytinde, yedi başlı evrenin üç başından bahsetmek-
tedir: Riyâ, hased ve dünya (mâl, tul-ı emel) sevgisidir. Seyr ü sülûk sırasında tevhîdin 
şiddetiyle bu üç nefsî haslet de ortaya çıkacak, başka bir tabirle yedi başlı bir ejderha olan 
nefs-i emmâre, üç özelliğini/başını daha gösterecektir. Gönüle sâri olan bu nefsî haslet-
lerin terbiye edilmesi hiç de kolay değildir. Bir Yûnus takipçisi olan Niyâzî-i Mısrî, bir 
manzumesinde Yûnus’un söylediklerini teyid eder gibidir: 

Bu dünya yedi başlı bin dişli bir erkamdır 
Her başda bin ağzı var her lokması âdemdir 

Zehridir anın tiryâk, tiryâkı dahi semdir 
Her şerbeti kim içsen şerbet degil ol demdir 

Hakdır bu sözüm hakla inkârına dayanma 
Gerçeklere teslîm ol her sözü yalan sanma 

Mât oldu nice şâhlar bu dünyanın elinden 
Doymadı biri bunun câhından u mâlından 

İbret alabilirsen al mâh ile sâlinden 
Gör nice döner tiz tiz her birisi hâlinden 

Hakdır bu sözüm hakla inkârına dayanma 
Gerçeklere teslîm ol her sözi yalan sanma 

Hak âşıkları nefs-i emmâreden korkmazlar! Mücâhedeye ve zikr-i dâimîye sarılan ve bun-
lardan güç alan Hak sâlikleri riyâ, hased ve dünya sevgisi gibi duygularını İbrahim Ed-
hem gibi “terk vurarak” bertaraf ederler. 

Dördüncü kapısında dört rehber vardır anda 
Bu söz sana rumûzdur gör kim delîl bulasın

“Hak şehrinin dördüncü kapısında dört rehber vardır. Bu söz sana rumuzdur. Anlamak 
için delilini bilmek gerekir.” 

Bazı nüshalarda rehber kelimesi yerine “Pîrler” kelimesi kullanılmıştır. Pirler de rehber 
(yol gösteren)ler gibi değerlendirileceği için, anlamda değişme söz konusu değildir. Dört 
rehber (pîr), Hz. İbrahim kıssasında zikredilen”dört kuş”tan kinayedir. Bu kuşlardan 
tâvûs ziyneti ve gösterişi; karga dedi kodu ve hırsı, horoz şehveti; güvercin hevâ ve karar-
sızlığı temsil eder. 

Tevhîd yoluna yönelen kişi sırf irfana meyledip vahdet sırlarının sadece ârifi olursa, o 
kişi nefsine galip gelemez. Nefsin ruha dönmesi için irfânla birlikte mücâhedeye önem 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ158

vermek, mücâhede ve zikri birlikte yürütmek gerekir. Böyle olursa, nefsin gösteriş, hırs, 
şehvet ve kararsızlık gibi dört ana özelliği ruha teslim olup sülûkta insana olumlu olarak 
geri döner. Aksi halde zikrin gücüyle beslenen bu dört kuş (nefs) insanın yoldan çıkma-
sına sebep olacaktır. Yûnus’un “delil bulasın” dediği, sülûk sırasında bu kuşların enfü-
sümüzdeki temessülâtından ötürüdür. Yoksa dil ile “ben gösterişten hoşlanmam, bende 
şehvetten eser yok vs.” demenin hiçbir anlamı yoktur. Ayrıca bilinmelidir ki, bu kuşlar 
kesilse de ölmez. Ancak ıslah edilir! Hz. İbrahim, sülukunda, bu kuşların geri döndü-
ğünde terbiye edilmiş olduğunu görmüştür. Yani O, nefsinin terbiyeden geçtiğini kalben 
mutmain olarak anlamıştır. 

Hak sâliklerinin nefsinde bu kuşların hangisi galipse, hakikî rehber olan mürşid-i kamil, 
ona göre bir reçete sunar. Hülasa, İbrahim Edhem’e uygulanan reçete Yûnus’a uygulan-
mayabilir... 

Beşinci kapısında beş ruhbân vardır anda 
Dürlü metâ’lar satar olmasın kim alasın 

“Hak şehrinin beşinci kapısında, beş ruhban (perî) vardır. Sana kıymetli (görünen) şeyler 
satmaya kalkarlar. Yoluna devam etmeli, sana teklif edilen bu kıymetleri kesinlikle alma-
malısın!” 

Beyitteki “beş rûhban” bazı yazmalarda “beş perî” şeklinde yazılmıştır. Her iki kavram 
da Yûnus’un meramına uygundur. Perîler, cin nev’i, gözle görünmeyen bedensiz varlıklar-
dır. Sülûkta özellikle beşinci esmâda (Hayy) bulunan sâlikin zikir ve riyazet neticesinde 
hiss-i müşterekleri (görme, duyma, koklama, tatma, dokunma hassaları) açılabilir. Bu beş 
hassanın enfüsî tezahürleri “hayâl, fikir, akıl, hıfz, zikir kuvveleri”nden ibarettir. Zâhiren 
ve bâtınen bu hassa ve kuvveleri açılan insan, bedensiz varlıkların âlemine kolaylıkla in-
tikâl edip, cinler âlemine girme, eşyada tasarrufta bulunma, zaman ve mekânı aşma gibi 
olağanüstü halleri gerçekleştirebilir. Bütün bu olağanüstü gibi görünen haller “runbanlar” 
tarafından da gerçekleştirildiği için Yûnus’un “perîler” veya “beş ruhban” demesi, maksa-
dı değiştirmeyecektir. Neticede ruhbanların gösterdikleri istidrâç nev’i hallerin kaynağı 
da cinlerden başka bir şey değildir. 

Hasıl-ı kelâm sâliklerin seyr ü sülûkları sırasında karşılarına çıkacak olan ilâhî çeldirici 
ve engellerin en zorlularından birisi de, işte bu perîler(huddem)dir. Bu noktada sâliklere 
teklif edilecek olan cin (manâ, ruhban, huddem, istidrâc) ilmi veya maddenin özellikle-
rini değiştirmeye yarayan simyâ ilmi, sâliklerin ayağının kaymasına (mezleke-i akdama) 
sebep olur. Yolda ikrâm gibi görünen bu tuzaklar, Hak ehlinin yetiştirilmesi içindir. Alda-
nan yolda kalır, aldanmayan hakikate doğru yol alır... 

Altıncı kapusında bir Hûr oturur anda 
Sana eydür gel berü olmasun kim varasın 

“Hak şehrinin altıncı kapısında bir Hûri oturur. Sana, beri, yanıma gel der. Kesinlikle 
buna aldanmamalı, yoluna devam etmelisin!” 

Seyr ü sülûk esnasında düşülecek olan en önemli tuzaklardan birisi de insanda çeşitli ilim 
ve irfanın tecellî etmesidir. Hûri, ilim ve irfanın manevî sûretidir. Bursalı İsmail Hakkı 
Hazretleri ilimleri altıya ayırır: 

“İlm-i kesbî ilm-i fıtrî ve ilm-i zevkî. İlm-i zevkî de üç kısımdır: İlm-i ef ’âlî ilm-i sıfâtî 
ve ilm-i zâtî. Mecmû-ı ulûm altı aded olur. İlim ve irfan, insanın, Hak ve hakikati “bili-



Y U N U S  E M R E 159

yorum” zannına kapılmasına sebep olur. İlim suretâ Hûri gibi güzeldir amma, insanın 
yanılmasına, hüsn-i mutlak olandan sapmasına sebep olabilir. Bu manâ Hûrileri (bilgi-
leri) Hak yolunun en büyük tuzaklarıdır. Hülasa, ilim ve marifet, fenâ yolunda “gör-geç” 
makamından ibarettir. 

Çün kim anda varasın ol Hûriyi alasın 
Bir vâyeden ötürü yoldan mahrûm kalasın

“Hak şehrinin altıncı kapısına varıp teklif edilen Huri’yi alırsan, manâ yolunun kazancı 
(kârı, nasibi her halde bu olsa gerek) diyerek hakikat yolundan mahrûm kalırsın!” 

Gerek kesbî ve gerekse zevkî hiçbir bilgi insana Hakk’ın hakikatini öğretemez. Hak ve 
hakikat, yokluğa talip olanlarda tecellî eder. Varlığa, bir kâr ve kazanca tâlip olan kişiler, 
yolda kalmaya mahkûm ve mecburlardır. Hak ve hakikat, aşk ve irfan yolundan öte, yok-
lukta, zillette ve melâmette tecellî edecektir. 

Yidinci kapusında yediler otrur anda 
Sana kurtuldun derler gir dost yüzin göresin

“Hak şehrinin yedinci kapısında yediler oturur. Sana, “kurtuldun, gir, dost yüzünü göre-
bilirsin” derler.” 

Hakk’a ulaşmak için yedi nefis merhalesinden geçmek gerekir. Her nefis makamının bir 
letayifi vardır. Bu merhaleleri aşan kişi Osman Kemâlî’nin, “Cismim Ruh’a döndü El-
hamdülillâh/Her şey fenâ bulur Bâki’dir Allah” dediği gibi nefsini ruha, ruhunu Hakk’a 
döndürmüştür. Yine, yedi nefis makamının yedi ayrı yakîni, yedi rengi, yedi seyri, yedi 
tavrı, yedi hâli vardır... 

Diğer taraftan ricâl-i gaybın içindeki kırklardan sonraki taifeye yediler denir. Kırklar ce-
lal, yediler cemâl taifesidir. Sülûkda çokluktan birliğe doğru inilirken sâlikin yolu evvela 
kırklara, sonra yedilere, sonra üçlere uğrar. Esasında bu hal, tevhîdi anlamakla ilgilidir. 
Eskişehirli Mehmed Sadık Halvetî (ö. 1922) bu hakikate işareten şöyle demektedir: 

Kırklarla halvete girdik 
Yedilerle sohbet ettik 
Üçlerle birliğe yettik 
Biz Şabânî bülbülüyüz 
Vahdet bağının gülüyüz 

Bütün bu bilgiler ışığında şu söylenebilir: Yûnus’un sülukunda bahsettiği yedilerin otur-
duğu yedinci kapı, esasen yedi nefis merhalesinin ve bu merhalelere ait, letayif, tavır, 
yakîn, renk gibi hususların hepsini kasdetmektedir. Kırklardan yedilere inen, celâlden 
cemâle intikal etmiş ve “hayat, ilim, iradet, kudret, semi, basar, kelâm, tekvîn” gibi sekiz 
ilâhî sıfatla vasıflanmıştır. Artık bu sıfatların tecellî ettiği kişiden gören, duyan, yürüyen 
varlık Hak’tır. Bu makam cem’ makamlarının tamamlandığı yerdir: 

Çün içerü giresin dost yüzini göresin 
Ene’l-Hak şerbetini dost elinden içesin

“İçeri girince dost yüzünü görürsün. “Ene’l-Hak” şerbetini dostun elinden içersin.”



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ160

Yûnus bu şiirini cem’ makamını idrâk edip farka gelince söylemiştir. Şiir aynı zamanda, 
Yûnus Emre’nin yetiştiği erkânın nefsi tasfiye usûlünü benimseyen mesleklerden oldu-
ğunu da göstermektedir. Bu usûlü benimseyen meslekler, sâlikini yedi esma tâlim eder, 
esmâ tecellîleri tamamlandığında sâlik tevhîd makâmlarına (esmânın müsemmâsına) 
yükseltilir. Bu umumi uygulamanın yanında, söz konusu erkânlarda sâlikler bazen de 
bir müddet esma ile götürülüp sonra müsemmâ telkin edilerek sülûk ettirilebilir. Kısa bir 
zamanda doğrudan müsemmâ telkiniyle irşâd edilen sâlik çok nadirdir. 

Bütün usûllerin uygulaması salikin kabiliyetiyle ilgilidir. Onu üstâd bilir... Yûnus’un bu 
sülûknâmesi de, Onun umumi olan bir yöntemle, esmayı tamamladıktan sonra tevhîd 
makamlarına yükseltildiğini, esmanın müsemmalarını bilahire yaşadığını seyr ü sülûku-
nu bu şekilde çıkardığını göstermektedir. Zaten menakıbından da anlaşılacağı gibi Yûnus 
30-40 sene tevhîd, tehlil, evrâd, ezkâr ve hizmet içinde bulunduğu halde, kendisinden 
habersiz olarak ve fakat teslimiyetinden de hiç bir şey kaybetmeden yaşamıştır. Bu usûl 
onun, içten içe aşk ve irfan ile donanmasını sağlamıştır. Bir gün, hiç ummadığı bir zaman-
da, yolda rastladığı iki kişinin ve kendisinin dualarıyla inen dört irfan sofrası kendisinin 
uyanmasını sağlamış ve yine, kendisine o ana kadar yüklenen esma, birden müsemmâya 
dönüşmüş esmâ, ef ’âl, sıfât ve zât birliğinin sırları gönül âleminden yüz göstermiştir. 
Tevhîd-i zât veya cem’ idrâki bu son merhalede oluşacaktır. Hallâc-ı Mansûr’un meşhur 
“Ene’l-Hak” sözü, cem’(zât tevhîdi) idrâkinin remzî bir ifadesidir. Hak ve hakikat bilinci 
burada tahakkuk eder. 

Ancak unutulmamalıdır ki, tevhîd-i zâtîde yaşanacak olan cem’ hâli, esasen ulûhiyetin 
hakkıdır. Bedenli varlıkların Hakk’a en yakını olan insan, bu makama muvakkatan ge-
tirilir. Kendi varlığının Hakk’ın vücûdundan ayrı olmadığını anlayan sâlik, geri dönüp 
kulluk elbisesini tekrar giyer. Bu noktada erenler, “Allah Allahlığını kimseye vermez” de-
mişlerdir. 

Hülasa cem idrâki, insanı kesretten vahdete yükseltecek, o kişi, ahadiyyette karar kıla-
caktır. Cem’, bekâ mertebelerinin ilk basamağıdır. Bu makamda kişinin kendi nefsinde 
Hak zâhir, halk bâtın olur. Bu makamı bildiren, Kur’ân-ı Kerim’in “O kullarının yap-
tıklarını görendir.” (Şûra 42/27.) âyetidir. Kezâ, Hz. Peygamber’in, “Kulunun lisânından 
söyleyen işiten ve şükreden Allah’tır” hadîs-i şerifi de cem’i bildirir. 

Bu makamda, eşyâ Hak’ta bâtın olur. Şöyle ki, eşyâ, ekvân (yani kevinler) denilen tüm 
evrenin sûretleridir. Bu, aynı zamanda bir insanın gözlerini yumduğunda eşyânın sûret-
lerinin zihninde bâtın olması gibidir. Yani eşyâ, Allah’ın ilminde bâtın olur, zâtullah zâhir 
olur. 

Bu makâm sahipleri eşyâya, yani ilahî suretlere baktıklarında, ne hüküm zâhir olursa, 
cümlesini Hakk’a isnat ederler. Tevhîdin bu makamı, gerçekte makam değil, belki bir 
istiğrak hâlidir. Bu makam sahibinde şuhûd ve zevk sebebiyle Hak kemâliyle zâhir ve eşyâ 
Hakk’ın zâtında bâtın olur. Bu, aynı, bir gölgenin vücûdu olmayıp, ancak göze bir karaltı 
gibi görünmesidir. Bunun gibi, halkın, yani yaradılanların da gerçek vücûtları olmayıp 
yalnız ilimde olan bir şeydir. Bu makâma kurb-ı ferâiz makâmı da derler.” 

Bu durak hakikatte bir makam olmayıp fenâ ile bekânın berzahı (geçit yeri)’dır ki, mür-
şid-i hakîkî sâliki burada çok tutmayarak makamını değiştirir. Mürşid eğer kâmil olmaz-
sa, sâlik burada ilhad ve zendekaya düşer. Asıl maksad olan kemâl derecesine varamaya-
rak yarı yolda mahrum kalır. Bu mertebe hakkında Kur’ân-ı Kerim’de, “Sarhoş olduğunuz 
vakit namaza yaklaşmayın.” (Nisâ 4/43) ve “Şüphesiz sen de öleceksin, onlar da ölecekler.” 
(Zümer 39/30) âyet-i kerimeleri gelmiştir. 



Y U N U S  E M R E 161

Çünkü insan, sûrette bile kendini bilmeyecek kadar sarhoş olsa ibâdete yanaşamaz.          
İbâdet, fark (ayrılık) yeridir. Sekr (sarhoşluk) ise, iki esasa dayanır: Birisi maddî sarhoş-
luk, birisi de mânevî sarhoşluk. Mânevî sarhoşluk, insanın vücûdunu tamamen Hak’da 
ifnâ edip Rahmanî cezbe tecellî etmesi neticesinde beşerî varlığından çıkıp kendisini fark 
edemeyecek hâle gelmesidir. Sâlik o zaman tabiatıyla fark makamı olan ibadet erkânını 
yerine getirmeğe kuvvet bulamayacaktır. İşte bu gibi sâlikler mürşitleri tarafından mâzur 
tutulurlar... 

Hak ârifi Niyâzî-i Mısrî de kendi sülûkunda yaşadıklarından kinaye bu makam salikleri-
nin halini ifade ederken şunları söyler: 

Gitdi kesret geldi vahdet oldı halvet dost ile 
Hep Hak oldı cümle âlem şehr ü bâzâr kalmadı 
Din diyânet âdet ü şöhret kamu vardı yele 
Ey Niyâzî n’oldı sende kayd-ı dindâr kalmadı

Anlaşılacağı üzere sûfî, cem’ makamında, yani aşk ve vuslat halinde gayr-ı irâdîdir. Hal-
lâc’ın, “Sana şaşıyorum, beni benden aldın sende fânî kıldın. Beni kendine o derece yak-
laştırdın ki, seni ben zannettim.” şeklindeki sözleri gayr-ı iradîliğin çok açık bir örneğidir. 
Bu ifadelerden anlaşılacağı üzere, cem’in en belirgin özelliği sekr (manevî sarhoşluk)’dir. 

Şu didüğüm keleci vücûddan taşra degül 
Tefekkür kılurısan cümle sende bulasın

“Bu söylediğim sözlerin hakikati, kendi vücûdunun dışında değildir. Düşünürsen, bütün 
bu sırları kendi vücûdunda bulursun.” 

Yûnus işbu sözleri Hak varlıgından eydür 
İsterisen kânını miskînlerde bulasın 

“Yûnus bu sözlerini Hakk’ın varlığından (Cem’ makamından) söyler. Hakikatini bilmek 
istersen miskînlerde (yokluk ehli olan- kişilerde) bulabilirsin.” 

Nihayet bu sözler fenâ (yokluk) makamına ulaşmış, fark ve cem’ bilincini yaşamış bir 
erenin sözleridir. Tâlipler, manevî yolculuğun hakikatini anlamak için Yûnus Emre gibi 
miskînler (yokluğa ulaşmış olgun insanlar)’in eteğine yapışmalı, yolundan gitmelidir. 

KAYNAKÇA 

EROĞLU Nuri, Tasavvufa Dair, (haz.: Mustafa Tatcı), Ankara 2003. 

TAPSIZ, Meliha, Bolulu Himmet, Dîvân, Manzum Tarîkatnâme, Adâb-ı Hurde-i Tarîkat, (Ba-
sılmamış yüksek lisans tezi), Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 1995, s. 165. 

TATCI, Mustafa, Yûnus Emre Divânı, c. II, MEB Yayınları, İstanbul 2005. 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ162

Himmet ile Buğday 
Arasında 

"Terk" Kavramının 
Anlamı

Ekrem Demirli



Y U N U S  E M R E 163

Yunus! Sen buğdayı himmetle değiştirdin de          
biz halen buğdayın peşindeyiz!

Arif Nihat Asya

Yunus Emre’nin tasavvufa intisabı bir menkıbede basit bir üslupla anlatılır: Yunus, 
yoksulluktan mustarip köylüleri tarafından buğday istemek üzere Hacı Bektaş-ı 
Veli dergâhına gönderilir. Dergâha geldiğinde Hacı Bektaş-ı Veli kendisine “Ev-
ladım! Himmet mi istersin, buğday mı?” diye beklenmedik bir soru sorar. Yunus 

bir anlam veremediği soru karşısında, belli belirsiz bir şekilde “Himmet neye yarar, tabii 
ki buğday!” diye cevap verir. Ardından soru tekrarlanır. Fakat her defasında Yunus Emre 
‘buğday’ diye cevap verir. Buğdayı alıp köyüne doğru yola çıkmanın ardından himmet 
buğday talebine baskın gelir, geri döner, “Himmet istiyorum” der. Ancak zaman ve mekân 
değiştiği için, Hacı Bektaş himmetin kendisine başka bir yerden ulaşacağını söyleyerek 
Yunus’u Tapduk Emre’ye yönlendirir.

Menkıbenin gerçekliği hakkında bilgimiz yok. Zaten ‘tecrübeden yararlanmak’ (itibar 
veya tabir, işaret) anlayışını esas alan tasavvufun tarih mülahazasında bunun fazla öne-
mi de yok. Bir sûfî için menkıbenin doğruluk ölçütü insan tecrübesiyle irtibatı, insana 
verdiği bakış açısı, ortaya koyduğu örneklik ve her şeyden önemlisi insanı yönlendirdiği 
maksatla bağlantılı olarak belirlenir. Menkıbeler tıpkı rüyalar gibi ‘tabir’ edilmesi gereken 
ham verilerdir. “Ete kemiğe bürünüp Yunus diye görünmüş” bir beşer olarak hayatı sûfî-
nin dikkatini çekmez. Onun dikkati daha çok “Yunus Emre olmak ne demektir?” soru-
suna yöneliktir. Bu menkıbe esas itibarıyla insan tabiatı hakkında son derece önemli bir 
bakış açısı kazandırabilecek mahiyettedir. Himmet ile buğday arasında kalmak, ilk olarak 
Hz. Âdem’in ‘ağaç’1 ile imtihanıyla –ki bazı yorumcular kastedilenin buğday olduğunu 
söyler- irtibatlı olduğu kadar İsrailoğullarının kendilerine söylenen “Bağışlanma dileyin”2 
emrini kelime oyunuyla ‘buğday’ (hıtta yerine hınta) talebine çevirmeleriyle irtibatlıdır. 
Başka bir ifadeyle Allah insanı ‘bağışlanma talebine’ çağırırken –ki menkıbede bu talep, 
himmet kelimesiyle ifade edilmiştir- insan tabii arzularının bir sembolü olan buğdayın 
peşinden gitmeyi yeğlemektedir. Üstelik tasavvufun insan hakkındaki kapsamlı tarifle-
rinden hareketle bu menkıbeden bir insan tanımı çıkartıp insan ‘buğday ile himmet’ veya 
‘tabii arzular ile manevi değerler arsında kalmış varlık’ olarak tavsif edilebilir. Bu nedenle 
menkıbeyi belirli bir zaman, mekân ve daha önemlisi insanla sınırlamaksızın bir ‘insan-
lık durumu’ olarak görmek, tasavvufun yorum anlayışının mantıksal bir neticesidir.

Menkıbe insanın tabiatından kaynaklanan ihtiyaçlarıyla manevi değerler arasındaki kar-
şıtlığı –en azından görünüşte- dile getirir. Bir ahlakın öğretisi ve terbiyesi olarak tasav-
vuf, insan tabiatının acil talepleriyle bu taleplerin engellediği manevi değerleri arasındaki 
ilişkinin tesis tarzı üzerinden tasavvuf, dünya üzerindeki dinî ve felsefi mistisizmlerden 
ayrışarak kendi değerler alanını inşa eder. Bununla birlikte bu kimliği inşa ederken tasav-
vufta birtakım sapmalar, özellikle Hristiyan zahitliğinin etkisini yansıtan bazı aşırılıklar 
ortaya çıkmış, zamanla tasavvuf kendi bakış açısını ortaya koymuş, geniş bir çerçevede 
“buğday” ile “himmet” arasında sıkışan insana yeni bir alan ve bakış açısı kazandırabil-
miştir. Başka bir ifadeyle himmet ile buğday arasındaki karşıtlığı aşarak, yeni bir himmet 
ve buğday ilişkisi; ruh ve beden ilişkisi inşa edebilmiştir.

1	  Bakara, 2/35; A’râf, 7/19

2	  Bakara, 2/58 - 59; A’râf,7/161 - 162



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ164

Bu bakış açısı, evvelemirde İslam düşünürlerinin kahir ekseriyetinin tefekkürünü de yan-
sıtacak şekilde insan tabiatından kaynaklanan özellikleri bizatihi ‘iyi’ veya ‘kötü’ diye 
tavsif etmek yerine ‘kendinde varlık’ ve ‘imkân’ olarak görmek ilkesini benimser. Onlara 
göre birincil ve asli olan sırf var olanlardır. Değerler ise ikincil düzeyde ortaya çıkar. Bu 
yaklaşım İslam metafizikçilerinin insan ve âlem görüşünde de merkezi bir rol oynayarak 
bilhassa iyimser âlem fikrinin dayanaklarından birisini teşkil eder: Asli olan veya tabiat-
tan kaynaklanan hususlar değer yargısına konu olmazlar. İbnü’l Arabî ve onu takip eden 
sûfî-metafizikçiler insan davranışlarını bu bakış açısıyla değerlendirmiş, bu görüşlerini 
ilahi isimler arasındaki farklar hakkındaki teorileriyle teyit etmişlerdir. Mesela Allah’ın 
isimlerinden Rahman ismiyle Rahîm ismi arasındaki fark, sırf varlık vermek veya var 
etmek ile var edilen şeyde değer hükmünü tespit etmekle ilgilidir. Rahman isminin fiili 
değere konu olmazken Rahîm ismi değer hükmüyle ilgilidir. Bu bakış açısıyla insanın 
tabiatından kaynaklanan hiçbir şey, bizatihi kötü ve değersiz değildir, dünya zindan de-
ğildir, karanlık veya kötülük gerçek ve asli değildir, ruh ile beden arasındaki çelişki asli ve 
gerçek değildir vs. bütün bu tespitler, tasavvufun bilhassa insan görüşünde farklı mistik 
akımlardan ayrışmasını temin eden çok önemli ilkelerini teşkil eder.

Bu itibarla tasavvufun tabiat ile manevi hayat ve değerler alanındaki çatışma fikrini esas 
alan katı züht hayatını bir ideal olarak yüceltmediğini görmekteyiz. Onlara göre züht 
sülûkun pek çok aracından ve yönteminden sadece biridir. Sûfîlerin zühdü bir ideal ola-
rak yüceltmeyişlerinin iki temel nedeni zikredilebilir: Birincisi zühdün tasavvufun ideal 
örnek olarak gördüğü peygamberin hayat tarzıyla bağdaşmayan yönlerinin bulunmasıdır. 
Söz gelişi Hristiyan zahitler evlenmemeyi bir ideal saymışlardı. Tasavvuf Hz. Peygamber’i 
esas aldığı için evlenmemek ideal olarak görülememiştir. Buna bağlı başka unsurlarla bir-
likte düşünülünce tasavvuf tarihinin bir züht eleştirisi, daha doğru bir ifadeyle insanlığın 
aşina olduğu farklı züht uygulamaları arasında “İslamî” olanın teşekküllü olarak okuna-
bilir. Zühdün bir ideal olarak görülmeyişinin ikinci önemli nedeni de insan amelleriyle 
kemal arasında kurulan ilişkinin bir zorunluluk değil, ‘vesilecilik’ olarak görülmesidir. 
Bu husus tasavvufun Allah anlayışında belirleyici bir rol oynar. Sûfîler her hâlükârda Al-
lah’ın kadir-i mutlak olduğu fikrine inanmış, ahlak anlayışlarını ısrarla bu inanca dayan-
dırmışlardır. Bu durumda ortaya çıkan en önemli sorun, kadir-i mutlak bir Allah anlayışı 
karşısında insan çabasının yeridir. Sûfîler bu sorun üzerinde durmuş, kemale ulaşmada 
insan gayretinin yerini tartışmışlardır. İlk sûfîler Eş’arîlere yakın görüşleri hatta bazen 
Eş’arîliğin Cebrîliğe yakın görüşlerini benimsemiş, ahlak ile kemal arasındaki ilişkiyi ‘ve-
silecilik’ ilişkisi olarak sınırlamışlardır.

Eş’arîliğin bu düşüncesi tasavvufta başka bir kavramla daha kendini göstermiştir ki o da 
“terk” kavramıdır. Bir sûfî için terk edilmesi gereken ilk şey dünya, sonra ahret beklentisi, 
sonra ‘sahip olma’ iddiasının dayanağını teşkil eden benlik, en nihayetinde terk etmenin 
kendisidir. Bu son merhale bir anlamda başa dönmektir. Çünkü tasavvuf terkin kendin-
de bir değer olmadığını ‘terki terk’ düşüncesiyle ifade eder. Bu karmaşık durum insan 
eylemini ‘terk etmek-terk etmemek’ gibi paradoksal bir seviyeye taşıyarak yeni bir bakış 
açısı ortaya koyar. Kanaatimizce ‘terk etmek-terk etmemek’ ancak vesilecilik düşüncesiyle 
değerlendirilebilecek bir fikirdir. Bunu bir tasavvuf deyiminde terk-i dünya, terk-i ukbâ, 
terk-i hestî ve terk-i terk şeklinde dile getirmişlerdir. Burada dikkate değer olan husus ta-
savvufun, manevi hayatın idealini ahretin dünyaya karşı üstünlüğü olarak görmemesidir. 
Sûfîler için esas mesele, Allah’ın rızasının dünyaya ve ahrete tercih edilmesidir.

Zühde yönelik bu eleştirel tavır başından beri dünya içinde yaşanan bir tasavvuf haya-
tının önünü açmıştır. En azından teorik olarak Hristiyan zahitler veya başka dindeki 
zahitlere göre sûfîler, göreli olarak ‘dünyevi’ kabul edilebilirler. Bu husus çeşitli menkıbe-



Y U N U S  E M R E 165

lerde dile getirilir. Bazen müritler şeyhin dünya hayatıyla ilgisini eleştirir, dünya malına 
gösterdiği sevgiye tepki gösterirler. Üstelik bu ‘dünyevilik’ sadece ‘dünya’ denilince akla 
gelebilecek unsurlarla sınırlı değil, insan tabiatından kaynaklanan çeşitli davranışlarla 
da ilgilidir. Mesela tasavvuf tekebbürün bağlamını tartışmış, hangi durumda tekebbü-
rün kibir olup olmayacağını tespit etmiştir. Hırs, heva, arzu, cimrilik, zenginlik, iktidar 
gibi insan davranışlarında belirgin ve kategorik bir değerlendirme yapmak yerine, ‘yerine 
göre’ ilkesiyle hareket etmiş, her biri için farklı hükümler belirlemiştir. Bu bakış açısı 
her şeyden öce ‘dünya içinde bir zahitlik’ olarak yorumlanabilir. Bu anlayışın en önemli 
dayanağı ise âlemdeki her fiili Tanrı’nın fiili saymak, bu fiiller arasında ayrım yapmadan 
ahlakı, fiillerin bağlamları hakkındaki tahlile dayandırmaktır. Bu durumda sûfîler tica-
reti, sanatları, insanlar için yapılan işleri vs. sülûkun ve ahlakın bir parçası olarak göre-
bilmiş ve en azından başka zahitlerin gözünde ‘daha dünyevi’ bir manevi hayat tarzını 
geliştirebilmişlerdir.

Sûfîlerin geliştirdikleri bu yaklaşımla kadim zahitlikler arasındaki temel fark, ‘şehirde 
zahit olmak’ ile ‘köyde zahit olmak’ şeklinde çeşitli menkıbelerde dile getirilen ayrımla 
açıklanabilir. İslam tasavvufu her hâlükârda şehirde, hayatın içinde ve insanlarla ilişkide 
kemale ermeyi hedefler. Bu nedenle tasavvuf başta ahilik kurumu, fütüvvet teşkilatları 
olmak üzere, siyasetten sanata ticaretten eğitime vb. toplumsal hayatın bütün alanlarında 
ürünler ortaya koymayı bir “tasavvuf ideali” olarak görmüş, amel-i salihi ‘insana hizmet’ 
ile bir tutmuştur. Tasavvuf kendi maksadını ‘halvet der encümen’ veya ‘kesrette vahde-
ti bulmak’ diye ifade etmiştir. Aslında vahdete ve kemale ulaşmanın başka bir yolu da 
yoktur. Vahdet kesret içinde ve kesret vesilesiyle bulunabilecek bir maksattır. Bu husus, 
tasavvufu, farklı dinî geleneklerden ayrıştıran en önemli unsurlardan biridir.

Tasavvufun bu tavrı modernleşmeyle birlikte devam ederek, tarikatlar aracılığıyla günü-
müze kadar devam edegelmiştir. Bu itibarla tasavvufta ortaya çıkan zahitlik ve tevekkül 
anlayışının, İslam toplumunun geri kalmışlığının sebebi olduğu hakkındaki eleştiriler en 
azından tasavvuf teorisiyle çelişik sayılabilir. Tasavvuf geçmişte ve günümüzde bir tür 
‘dünyeviliğe’ açık olmuş, başta zikredilen menkıbedeki buğdaya atıf yaparsak, ‘himmetin 
yanında buğdayın’ haklarını gözetmiştir. Çağımızda İslam dünyasında tarikatlar siyaset-
ten, sanata, kültüre, ticarete vs. çok geniş bir alanda işlevlerini yerine getirirken, ilkesel 
olarak geçmiş ile arada teorik anlamda bir irtibatı sürdürmektedir. Bu itibarla tasavvufa 
yönelik bazen eleştiri, bazen özlem olarak dile getirilen ‘bir hırka bir lokma’ anlayışının 
ne geçmişte ne günümüzde tasavvuf için maksat olduğu söylenemez. Tasavvuf için ye-
gâne maksat her işi araç ve vesile sayarak, ilahi iradeye uygun yaşamak, her şeyi emanet 
görmek, yegâne malik ve sahip olarak Allah’ı bilmek düsturudur. Bunun dışında tasavvuf 
bir formu ve hayat tarzını kaldırıp yerine başka bir tarzı –mesela zahitliği- koymayı he-
deflemez.

Bununla birlikte tasavvufun bu ‘hayat içindeki’ arayışlarında bir ilkeyi hatırlamak gere-
kir. O da tasavvufun söz konusu işleri bir ‘vesile’ olarak icra etmesi, esas ilgisini ‘ahlak’ 
terbiyesine yönlendirmesidir. Bu ilke hatırlandığında çağımızda din ve modernleşme iliş-
kisi başta olmak üzere pek çok yeni-eski sorun, daha doğru bir yöntemle tartışılabilir. 
Bu itibarla tartışılması gereken esas sorun, dünyevilik ile uhrevilik arasında bir tercihten 
daha çok, tasavvufun ana maksadı ile bu maksadı gerçekleştirmedeki araçlar arasında 
nasıl bir denge kurduğu olmalıdır. Şeyh Şamil, Ruslarla mücadelesinin ardından İstanbul’ 
a geldiğinde Ahmed Ziyâüddin Gümüşhânevî’yi ziyaret eder. Gümüşhânevî kendisi gibi 
Nakşibendi şeyhi olan Şeyh Şamil’e şöyle der: “Mağlup olmanızın sebebi hatm-i hâceganı 
terk etmiş olmanızdır.” Galiba bu cümle bütün meseleyi özetleyebilecek mahiyettedir: 
Maksada bağlı kaldıkları ölçüde, dindarların dünya işlerine yönelmesi ‘dünyevileşme’ 
veya ‘buğday peşinden gitmek’ sayılmaz.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ166

Derviş Yûnus söyler sözü yaş doludur iki gözü
Bilmeyenler bilsin bizi bilenlere selâm olsun



Y U N U S  E M R E 167

YÛNUS EMRE
GÜLDESTESİ



İşitin ey yârenler kıymetli nesnedir aşk 

Değmelere verilmez hürmetli nesnedir aşk 

Hem cefâdır hem safâ Hamza’yı attı Kaf’a 

Aşk iledir Mustafâ devletli nesnedir aşk 

Dağa düşer yer eyler gönüllere yol eyler 

Sultanları kul eyler cür’etli nesnedir aşk 

Kime kim aşk vurdu ok gussa ile kaygı yok 

Feryâd ile âhı çok firkatli nesnedir aşk 

Denizleri kaynatır mevce gelir oynatır 

Kayaları oynatır kuvvetli nesnedir aşk 

Akılları şaşırtır deryâlara düşürür 

Nice ciğer pişirir key odlu nesnedir aşk 

Miskîn Yûnus neylesin derdin kime söylesin 

Varsın dostu toylasın lezzetli nesnedir aşk 

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ168



Behey gardaş Hakk’ı bulam mı dersin 

Hakk’a yarar amel işlemeyince 

Tarîkat sırrına erem mi dersin 

Kâmil mürşîd sana söylemeyince

Özenirsen gardaş tevhîde özen 

Tevhîddir nefsinin kal’asın bozan 

Hiç kendi kendine kaynar mı kazan 

Çevre yanın âteş eylemeyince

Değme kişi gönül evin düzemez 

Hakk’ın takdîrin kimse bozamaz 

Tarîkat ummândır dalıp yüzemez 

Aşkın deryâsın boylamayınca

Aşkım gâlip geldi yüreğim harlar 

Âşık olan âr u nâmusu neyler 

Behey Yûnus sana söyleme derler 

Ya ben öleyim mi söylemeyince

Y U N U S  E M R E 169



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ170



Y U N U S  E M R E 171

“İşidin ey yârenler kıymetli nesnedir aşk
Değmelere verilmez hürmetli nesnedir aşk” 
Hat: Rümeysa Havranlıoğlu



Bir kez gönül yıktın ise bu kıldığın namaz değil 

Yetmiş iki millet dahı elin yüzün yumaz değil

Erenler gelip geçtiler dünyâyı koyup göçtüler 

Havâya agıp uçtular bunlar Humâ’dır kaz değil

Cân odur ki Hakk’a ere ayak odur yola gire 

Er odur alçakta dura yüksekten bakan göz değil

Münkir ile müdde’îdi sayma buçuğa koyanı 

Git ahıra tak bunları her kim ki âşık-bâz değil

Doğru yola gittin ise er eteğin tuttun ise 

Bir hayır da ettin ise birine bindir az değil

Yûnus bu sözleri çatar sanki balı yağa katar 

Halka mata’ların satar yükü gevherdir tuz değil

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ172



Yâr yüreğim yâr gör ki neler var 

Bu halk içinde bize güler var

Ko gülen gülsün hak bizim olsun 

Gâfil ne bilir Hakk’ı sever var

Bu yol uzaktır menzili çoktur 

Geçidi yoktur derin sular var

Girdik bu yola aşk ile bile 

Gurbetlik ile bizi salar var

Her kim merdâne gelsin meydâne 

Kalmasın câne kimde hüner var

Gözleri giryân ciğeri püryân 

Olmuşlar hayrân dîvâneler var

Yûnus sen bunda meydân isteme 

Meydân içinde merdâneler var

Y U N U S  E M R E 173



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ174



Y U N U S  E M R E 175

Yâr yüreğim yâr...



Hiçbir kişi bilmez bizi biz ne işin içindeyiz 

Ne hırsımız vardır bizim ne nefsimiz içindeyiz

Bir kimsenin devletine ta’n idüben biz gelmeyiz 

Ne münkiriz âlimlere ne tersenin hâçındayız

Biz bunun neliğin bildik dünyânın nesine kaldık 

Arzumuz nefs için değil dünyâ teferrücündeyiz

Yûnus eydür hey sultânım özge şânım vardır benim 

Koy dünyâ altın gümüşünü ne bakır u tuncındayız

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ176



Eğer aşkı seversen cân olasın 

Gönüller tahtına sultân olasın

Seversen dünyâyı mihnet bulasın 

Nice bir eskiye hasretlenesin

Cihân köhne-sarâydır sen beyisin 

Nice bir eskiye hasretlenesin

Agudur bal değil dünyâ murâdı 

Nice bir aguya parmak banasın

Kanatsız kuş gibi kaldın yabanda 

Kanatlı kuşlara kanda eresin

Diken olma gül ol eren yolunda 

Diken olur isen oda yanasın

Niyâz için buyurdu Hak namâzı 

Niyâzdan vay sana gâfil olasın

Sana erden ‘asâ gerek bu yolda 

Dayanırsan ‘asâya dayanasın

Erenler nefesin ‘asâ edin sen 

Eğer nefsine uyarsan fenâsın

İbâdetler başıdır terk-i dünyâ 

Eğer mü’minsen ona inanasın

Atan anan hakkı yetirdin ise 

Yeşil donlar giyesin donanasın

Eğer komşu hakkı boynunda ise 

Cehennemde yarın bâkî kalasın

Yûnus bu sözleri erenden aldı 

Sana dahı gerek ise alasın

Gönüle gireni gönendi derler 

Gönüle sen de gir ki gönenesin

Y U N U S  E M R E 177



Dilsizler haberini kulaksız dinleyesi 

Dilsiz kulaksız sözün cân gerek anlayası

Dinlemeden anladık anlamadan dinledik 

Gerçek erin bu yolda yokluktur sermâyesi

Biz sevdik âşık olduk sevildik ma’şûk olduk 

Her dem yeni dirlikte kim usanası

Yetmiş iki dil seçti aramıza söz düştü 

Ol bakışı biz baktık yermedik âm u hâsı

Ey Yûnus şimdi velî yerde gökte dopdolu 

Her bir taşın altında bir İmran oğlu Mûsî

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ178



On sekiz bin âlem halkı cümlesi bir içinde 

Kimse yok bir’den artık söylenir dil içinde

Cümle bir onu birler cümle ona giderler 

Cümle dil onu söyler her bir menzil içinde

Cümle göz onu gözler kimse yok nişân verir 

Gören kim görmeyen kim kaldık müşkil içinde

Kim göre onu ayân kim diye nakş u nişân 

Söz Len terânî’dir Mûsî’ye Tûr içinde

Kimseden ayrı görme her bir ile bile gör 

Cümle âlem doludur berr ile bahr içinde

Südretü’l-Müntehâ’dan ondan içeri giden 

Hiç nişân söylemedi menzil-i nûr içinde

Doksan bin kelimesi otuz bin ‘âm u hâsı 

Otuz bin hâslarına otuz bin sırr içinde

Oldurur ol gizli söz ârif söyler dün gündüz 

Hiç nişânı denmesin Hûr u Kusûr içinde

Yûnus sen diler isen dostu görem der isen 

Ayândır görenlere işte gönül içinde

Y U N U S  E M R E 179



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ180

Aşk bâzirgânı ser-mâye cânı 
Bahâdır gördüm câna kıyanı

Zihî bahâdır cân terkin vurur 
Kılıç mı keser himmet giyeni

Kamusun bir gör kemterin er gör 
Alçak görme palâs giyeni

Tîz çıkarırlar fevka’l-‘ulâya 
Bil Îsâ gibi dünyâ koyanı

Tîz indirirler tahte’s-serâya 
Şol Kârûn gibi dünyâ kovanı

Âşık olanın nişânı vardır 
Melâmet olur belli beyânı

İlm ü ‘amele olma mağrûr 
Hak kabûl etti kefen soyanı

Koydu atlası giydi palâsı 
İbrâhîm Edhem sırdan duyanı

Çün Mansûr gördü o benim dedi 
Oda yaktılar işittin onu

Oda yandırttın külün savurttun 
Öyle mi gerek seni seveni

Zinhâr ey Yûnus gördüm deme 
Dâra çekerler gördüm diyeni



Y U N U S  E M R E 181

“Yûnus'un sözü köz olmuş özü
Kan ağlar gözü aşkın elinden” 
Hat: Rümeysa Havranlıoğlu



Çıktım erik dalına anda yedim üzümü 
Bostan ıssı kakıyıp der ne yersin kozumu

Kerpiç koydum kazana poyraz ile kaynattım 
Nedir diye sorana bandım verdim özünü

İplik verdim çulhaya sarıp yumak etmemiş 
Becid becid ısmarlar gelsin alsın bezini

Bir serçenin kanadın kırk kanlıya yüklettim 
Çift dahı çekemedi şöyle kaldı yazılı

Bir sinek bir kartalı kaldırıp vurdu yere 
Yalan değil gerçektir ben de gördüm tozunu

Balık kavağa çıkmış zift turşusun yemeğe 
Leylek koduk doğurmuş bak a şunun sözünü

Bir küt ile güreştim elsiz ayağım aldı 
Güreşip basamadım göynündürdü özümü

Kâf dağından bir taşı şöyle attılar bana 
Öylelik yere düştü bozayazdı yüzümü

Gözsüze fısıldadım sağır sözüm işitmiş 
Dilsiz çağırıp söyler dilimdeki sözümü

Bir öküz boğazladım kaldırdım sere kodum 
Öküz ıssı geldi aydır boğazladın kazımı

Ugruluk yaptım ona bühtân eyledi bana 
Bir çerçi geldi dedi hani aldın gözümü

Tospağaya uğradım gözsüz sepek yoldaşı 
Sordum sefer nereye Kayseri’ye azimi

Yûnus bir söz söyledin hiç bir söze benzemez 
Münâfıklar elinden örter ma’nî yüzünü

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ182



Aşksızlara verme öğüt öğüdünden alır değil 

Aşksız âdem hayvân olur hayvân öğüt bilir değil

Eksik olmayın ehillerden kaçagörün câhillerden 

Tanrı bîzâr bahillerden bahir dîdâr görür değil

Kara taşa su koyarsan elli sene ıslatır isen 

Heman taş gene bayağı hünerli taş olur değil

Taştan çıkar türlü sular ayağından biter neler 

Câhil gönlü taştan beter câhil gelmez gelir değil

Boz yapalak devlengece emek yeme erte gece 

Onun işi göz sepektir salıp ördek alır değil

Şah balabân şâhin doğan zihî övmüş onu öven 

Doğan zayıf olur ise doğanlıktan kalır değil

O iki cihân güneşi zâhir dünyâsın degşürdi 

Câhil onu sanır o hod ölmez ölür değil

Yûnus olma câhillerden ırak olma ehillerden 

Câhil ne var mü’min ise câhillikten kalır değil

Y U N U S  E M R E 183



İlk adım Yûnus idi adımı âşık taktım 

Terk edip ud u edeb şöyle haber bıraktım

İzzete kalmış iken âşıklık ne’mdir benim 

Ben kendi elim ile yüzüme kara yaktım

Ne bucak var elimde tekye kılam ben ona 

Âşıklar hânmânını başla boynumda taktım

Benim gibi bâzirgân kim Sağınç ile bayar 

Bir pula gücüm yetmez Mısır metâ’ın çattım

İsî yarım iğneyle yol bulmadı Hazret’e 

Benim bunca dilekle nerde sığısar rahtım

Âşıklar mezhebinde şermisâr oldu Yûnus 

Âşık ma’şûka erdi ben dünyâya uyaktım

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ184



Dervişlik dedikleri hırka ile tâc değil 

Gönlün derviş eyleyen hırkaya muhtâc değil

Hırkanın ne suçu var sen yoluna varmazsan 

Vargıl yolunca yürü er yolu kalmaç değil

Dersin şeyhim aşk ile yalın ayak baş açık 

Er var dirlik dirilmiş yalın ayak aç değil

Durmuş ma’rifet söyler erene Yûnus Emrem 

Yol eriyle yoldadır yolsuza yoldaş değil

Y U N U S  E M R E 185



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ186



Y U N U S  E M R E 187Cânlar cânı



Severim ben seni cândan içeri 

Yolum ötmez bu erkândan içeri

Nere varır isem gönlüm dolusun 

Seni kanda koyan bundan içeri

Beni sorman bana bende değilem 

Sûretim boş gezer dondan içeri

Beni benden alana ermez elim 

Kadem kim basa sultândan içeri

Tecellîden nasîb erdi kimine 

Kiminin maksûdu bundan içeri

Kime dokunduysa ol dost nazarı 

Onun şu’lesi var günden içeri

Senin aşkın beni benden alıptır 

Ne şîrîn dert bu dermândan içeri

Şerîat tarîkat yoldur varana 

Hakîkat ma’rifet ondan içeri

Süleymân kuş dili bilir dediler 

Süleymân var Süleymân’dan içeri

Sülûk seyir iden aşkın erine 

Nice mezhep olur dînden içeri

Dînin terk edenin küfürdür işi 

Bu ne küfürdür îmândan içeri

O bir dilber durur hîç yok nişânı 

Nişân olur mu nişândan içeri

Meğer Yûnus gözü tuş oldu dosta 

Ki kaldı kapıda ondan içeri

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ188



Türlü türlü cefânın adını aşk vermişler 

Bu cefâya katlanan dosta halvet ermişler

Her kim aşka erişe aşk onunla barışa 

Kim aşka müşteriyse cânına od urmuşlar

Her kim aşka sataştı ol dem kaynadı taştı 

Kim deli der kim uslu dört yanında durmuşlar

Aşk durur âfet belâ döndürür hâlden hâle 

Dost elinden piyâle hoş melâmet olmuşlar

Aşktır Yûnus’un cânı başında ser-encâmı 

Aşka münkîr âdemi bu meydândan sürmüşler

Y U N U S  E M R E 189



Aşk îmâmdır bize gönül cemâ’at 

Kıblemiz dost yüzü dâimdir salât

Cân dost mihrâbına secdeye vardı 

Yüz yere uruban eder münâcât

Beş vakt tertîbimiz bir vakte geldi 

Beş bölük oluban kim kıla tâ’at

Şerî’at eydür bize şartı bırakma 

Şart ol kişiyedir eder hıyânet

Dost yüzün göricek şirk yağmalandı 

Anunçün kapıda kaldı muhabbet

Münâcât gibi vakt olmaz arada 

Kim ola dost ile bu demde halvet

Kimsene dînine hilâf demeyiz 

Dîn tamâm olunca doğar muhabbet

Erenler nefesidir devletimiz 

Anunçün fitneden olduk selâmet

Kâlû belî dedik evvelki demde 

Dahı bugündür ol dem ü bu sâ’at

Doğruluk bekleyem dost kapısında 

Gümânsız ol bulur ilâhî devlet

Yûnus öyle esîrdir ol kapıda 

Diler ki olmaya ebedî râhat

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ190



Dün gider gündüz gelir gör nicesi uz gelir 

Emr-i Hakk’ın ser-be-ser cihâna düp-düz gelir

Karanlık sürülür ‘âlem münevver olur 

Karanlık yerine nûr ile gündüz gelir

‘İbrete kalmaz mısın ya hod anlamaz mısın 

Dinle kuşlar ününü nice türlü sâz gelir

Kuş hod yumurta idi yuva hod perde idi 

Ün hod kudret ünüdür bilmeyene kaz gelir

Dinle sözüm ma’nîsin anlayayım der isen 

‘Ârifin kulağına kudret ünü tîz gelir

Bir bak sağa sola dağılma değme yola 

Kudret bâgından sana gör nice âvâz gelir

Söz issi sözün alır sûret toprakta kalır 

Her kim bu hâli bilir kendözinden vaz gelir

‘Aklım bu yola gitti beni benden iletti 

Yûnus’un yükü yetdi bilmeyene az gelir

Y U N U S  E M R E 191



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ192



Y U N U S  E M R E 193Aşk Bezirgânı



Çalap nûrdan yaratmış cânını Muhammed’ün 

Âleme rahmet saçmış adını Muhammed’ün

Dostum demiş yaratmış hem onun kaydın yemiş 

Ümmetten yana koymuş yönünü Muhammed’ün

Muhammed bir denizdir âlemi tutup durur 

Yetmiş bin peygamberler gölünde Muhammed’ün

Dünyâ malın tutmamış hiç emânet artmamış 

Terzi biçip dikmemiş donını Muhammed’ün

Tanrı arslanı Alî sağında Muhammed’ün 

Hasan ile Huseyn solunda Muhammed’ün

Yılda yetmiş bin hâcı her biri niyyet eder 

Varır ziyâret eder nûrını Muhammed’ün

Yûnus Emrem aşklıdır eksiklidir miskîndir 

Her kim yemez mahrûmdur honını Muhammed’ün

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ194



Taştın yine deli gönül sular gibi çağlar mısın 

Aktın yine kanlı yaşım yollarımı bağlar mısın

N’idem elim ermez yâre bulunmaz derdime çâre 

Oldum ilimden âvâre beni bunda eğler misin

Yavu kıldım ben yoldaşı onulmaz bağrımın başı 

Gözlerimin kanlı yaşı ırmak olup çağlar mısın

Ben toprak oldum yoluna sen aşırı gözetirsin 

Şu karşıma göğüs gerip taş bağırlı dağlar mısın

Harâmî gibi yoluma arkurı inen karlı dağ

Ben yârimden ayrı düştüm sen yolumu bağlar mısın

Karlı dağların başında salkım salkım olan bulut 

Saçın çözüp benüm içün yaşın yaşın ağlar mısın

Esridi Yûnus’un cânı yoldayım illerim kanı 

Yûnus düşde gördi seni sayru mısın sağlar mısın

Y U N U S  E M R E 195



Cânlar cânını buldum bu cânım yağma olsun 

Assı ziyândan geçdim dükkânım yağma olsun

Ben benliğimden geçtim gözüm hicâbın açtım 

Dost vaslına ulaştım gümânım yağma olsun

Benden benliğim gitti hep mülkümü dost tuttu 

Lâ-mekân kavmi oldum mekânım yağma olsun

İkilikten usandım aşk donunu donandım 

Derdi hânına kandım dermânım yağma olsun

Varlık içün sefer kıldı ondan dost bize geldi 

Vîrân gönül nûr doldu cihânım yağma olsun

Geçtim bitmez sagınçdan usandım yaz u kışdan 

Bostânlar başın buldum bostânım yağma olsun

Ta’alluktan üzüştüm ol dosttan yana uçtum 

Aşk dîvânına düştüm dîvânım yağma olsun

Yûnus ne hoş demişsin bal u şeker yemişsin 

Ballar balını buldum kovanım yağma olsun

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ196



Gönül ne ede dolana ma’şûkun bulmayınca 

Kimse âşık olur mu gönülsüz kalmayınca

Gönüldür seven onu esîr eyleyen seni 

Kimi âzâd eylersin sen âzâd olmayınca

Boynu zencirli geldik key katı esîr olduk 

Er nazar eylemedi halimiz bilmeyince

Bir yanadan ararlar ayrı nesne sanırlar 

Bahâsın ne bilesin sen satın almayınca

Bahâsı cânım onun mal ile davar değil 

Sevdik mi ele girer sevdükler vermeyince

Câna nice âşıksın bu kayıttan geçmezsin 

Deryâdan ne alasın ırmaktan geçmeyince

Dostu kanda bulasın sende durmak ile sen 

Ol imâret eylemez sen vîrân olmayınca

Sözü Yûnus’tan işit kibir kılma tut öğüt 

İmâret olmayasın tâ harâb olmayınca

Y U N U S  E M R E 197



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ198



Y U N U S  E M R E 199Yâ Hazret-i Sultân Yûnus Emre



Cân bir ulu kimsedir beden onun âletidir 

Her ne lokma yer isen bedenin kuvvetidir

Ne denli yer isen çok ol denli yürürsün tok 

Câna hiç assı yok hep sûret maslahatıdır

Bu cân ni’meti hani gelin bulalım onu 

Asâyiş kılan cânı evliyâ sohbetidir

Sohbet cânı semirtir hem âşıkın ömrüdür 

Hak Çalab’ın emriyle erenin himmetidir

Erenin yüzü suyu himmeti arştan ulu 

Kimi görsen bu hûlu erenin inâyetidir

İnâyet onun işi anlamaz değme kişi 

Bil bu Hümâ kuşu âşıklar devletidir

Yûnus’un yanar içi kamudan gönlü kiçi 

Soya sayılmamak suçu erenin himmetidir

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ200



İlim ilim bilmektir ilim kendin bilmektir 

Sen kendini bilmezsin yâ nice okumaktır

Okumaktan ma’nî ne kişi Hakk’ı bilmektir 

Çün okudun bilmezsin hâ bir kuru emektir

Okudum bildim deme çok tâ’at kıldım deme 

Eri Hak bilmezsen abes yere yelmektir

Dört kitabın ma’nîsi bellidir bir elifte 

Sen elif dersin hoca ma’nîsi ne demektir

Yûnus Emre der hoca gerekse var bin hacca 

Hepisinden iyice bir gönüle girmektir

Y U N U S  E M R E 201



Gönlüm düştü bir sevdâya gel gör beni aşk n’eyledi 

Başımı verdim gavgâya gel gör beni aşk n’eyledi

Ben yürürüm yana yana aşk boyadı beni kana 

Ne âkilem ne divâne gel gör beni aşk n’eyledi

Ben yürürüm ilden ile dost sorarım dilden dile 

Gurbette hâlim kim bile gel gör beni aşk n’eyledi

Benzim sarı gözlerim yaş bağrım pâre yüreğim baş 

Hâlim bilen dertli kardaş gel gör beni aşk n’eyledi

Gurbet ilinde yürürüm dostu düşümde görürüm 

Uyanıp Mecnûn olurum gel gör beni aşk n’eyledi

Gâh tozarım yerler gibi gâh eserim yeller gibi 

Gâh çağlarım seller gibi gel gör beni aşk n’eyledi

Akar sulayın çağlarım dertli ciğerim dağlarım 

Şeyhim anıban ağlarım gel gör beni aşk n’eyledi

Ya elim al kaldır beni ya aslına erdir beni 

Çok ağlattın güldür beni gel gör beni aşk n’eyledi

Ben Yûnus-ı bîçâreyim baştan ayağa yâreyim 

Dost ilinde âvâreyim gel gör beni aşk n’eyledi

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ202



Acep şu yerde var m’ola şöyle garip bencileyin 

Bağrı başlı gözü yaşlı şöyle garip bencileyin

Gezdim Urum ile Şam’ı yukarı illeri kamu 

Çok istedim bulamadım şöyle garip bencileyin

Kimseler garip olmasın hasret oduna yanmasın 

Hocam kimseler duymasın şöyle garip bencileyin

Söyler dilim ağlar gözüm gariplere göynür özüm 

Meğer ki gökte yıldızım şöyle garip bencileyin

Nice bu derd ile yanam ecel ere bir gün ölem 

Meğer ki sînimde bulam şöyle garip bencileyin

Bir garip ölmüş diyeler üç günden sonra duyalar 

Soğuk su ile yuyalar şöyle garip bencileyin

Hey Emrem Yûnus bîçâre bulunmaz derdine çâre 

Var şimdi gez şârdan şâra şöyle garip bencileyin

Y U N U S  E M R E 203



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ204



Y U N U S  E M R E 205



Gönül usanmadın sen bu seferden 

Çalab’ım saklasın seni hatardan

Kişi ki kişinin kahrın çekince 

Gidip görünmemek yeğdir nazardan

Doğalı bağrımı doğradı gurbet 

Sızar damlar ciğer kanı damardan

Vatan oldu diken gurbet gülistân 

Ağu içmek yeğ oldu ney-şekerden

Güher dedikleri ilm-i hünerdir 

Hüner-mende hüner yeğdir güherden

Yûnus göğüs açıp dosta giderken 

Çalab’ım saklasın seni hatardan

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ206



Bu ne derttir acep derman belirmez 
Ya bu ne yaradır zahmı belirmez

Benim gönlüm acep aşktan usanmaz 
Varır aşka düşer hiç bana dönmez

Döner gönlüm bana öğüt verir hoş 
Âşık olan gönül aşktan usanmaz

Âşık ki câna kaldı âşık olmaz 
Cânın terk eylemeyen ma’şûku bulmaz

Aşk pazarıdır bu cânlar satılır 
Satarım cânımı hiç kimse almaz

Âşık bir kişidir bu dünyâ malın 
Âhiret korkusundan bir çöpe saymaz

Bu dünyâdan âhiretten içeri 
Âşıkın yeri var kimsene bilmez

Âşık öldü diye salâ verirler 
Ölen hayvândır âşıklar ölmez

Âşıklar meydânı ‘arştan yücedir 
Çalarlar çevgânı topu belirmez

Beyim ârif isen yürü yoluna 
Bunda başlar yiter kanlar sorulmaz

Erenler kapısı Hazret kapısı
Bu tapuya gelen mahrûm gönülmez

Yûnus bu deryâya gark oldu gitti 
Geri gelmekliğe aklı derilmez

Y U N U S  E M R E 207



Ben bir acep ile geldim kimse hâlim bilmez benim 

Ben söylerim ben dinlerim kimse dilim bilmez benim

Benim dilim kuş dilidir benim ilim dost ilidir

Ben bülbülüm dost gülümdür bilin gülüm solmaz benim

O dost bana gelsin demiş sundum kadeh alsın demiş 

Aldım kadeh içtim şarap ayruk gönlüm ölmez benim

Ne durum var ne durağım hiç yerde yoktur karârım 

Hakk’a münâcât etmeye belli yerim olmaz benim

Sor durduğum yeri bana gelirsen gösterem sana 

Bir zerrece Hak’tan ayrı gözüm nesne görmez benim

Tûr dağında bir tecellî gör Mûsâ’ya neler kıldı 

Yûnus dedi Hak katında sözüm geri kalmaz benim

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ208



Hak’tan gelen şerbeti içtik elhamdülillâh 
Şol kudret denizini geçtik elhamdülillâh

Şol karşıki dağları meşeleri bağları 
Sağlık safâlık ile aştık elhamdülillâh

Kuru idik yaş olduk ayak idik baş olduk 
Kanatlandık kuş olduk uçtuk elhamdülillâh

Vardığımız illere şol safâ gönüllere 
Baba Tapduk ma’nîsin saçtık elhamdülillâh

Beri gel barışalım yad isen bilişelim 
Atımız eyerlendi eştik elhamdülillâh

İndik Rum’u kışladık çok hayr u şer işledik 
Uş bahar geldi geri göçtük elhamdülillâh

Dirildik pınar olduk irkildik ırmağ olduk 
Artık denize dolduk taştık elhamdülillâh

Tapduk’un tapusunda kul olduk kapısında 
Yûnus miskin çiğ idik piştik elhamdülillâh

Y U N U S  E M R E 209



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ210



Y U N U S  E M R E 211



Aşkın aldı benden beni bana seni gerek seni 

Ben yanarım dün ü günü bana seni gerek seni

Ne varlığa sevinirim ne yokluğa yerinirim 

Aşkın ile avunurum bana seni gerek seni

Aşkın âşıklar öldürür aşk denizine daldırır 

Tecellî ile doldurur bana seni gerek seni

Aşkın zincîrini üzem delü olam dağa düşem 

Sensin dün ü gün endîşem bana seni gerek seni

Eğer beni öldüreler külüm göğe savuralar 

Toprağım anda çağıralar bana seni gerek seni

Sûfîlere sohbet gerek ahîlere ahret gerek 

Mecnûnlara Leylâ gerek bana seni gerek seni

Ne Tamu’da yer eyledim ne Uçmak’ta köşk bağladım 

Senin için çok ağladım bana seni gerek seni

Cennet Cennet dedikleri bir ev ile birkaç hûrî 

İsteyene vergil onu bana seni gerek seni

Yûsuf eğer hayâlini düşte göreydi bir gece 

Terk ederdi mülklerini bana seni gerek seni

Yûnus çağırırlar adım gün geçtikçe artar odum 

İki cihânda maksûdum bana seni gerek seni

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ212



Ey yârenler ey kardeşler korkarım ben ölem diye 
Öldüğüme kayırmazam ettiğimi bulam diye

Bir gün görünür gözüme aybım vurulur yüzüme 
Endişeden deli olmuşum n’idem ben ne kılam diye

Eğer gerçek kul imişsem ona kulluk kıla idim 
Ağlayaydım bu dünyâda yarın onda gülem diye

Hemîn geldim bu dünyâya nefsime kulluk etmeye 
İyi amel işlemedim azâptan kurtulam diye

Ey bî-çâre miskîn Yûnus günahın çok n’eyleyesin 
Sığındım ol Allâh’ıma dedi hem afv kılam diye

Y U N U S  E M R E 213



Geldi geçti ömrüm benim şol yel esip geçmiş gibi 

Hele bana şöyle gele şol göz açıp yummuş gibi

İşbu söze Hak tanıktır bu cân gövdeye konuktur 

Bir gün ola çıka gide kafesten kuş uçmuş gibi

Miskîn Âdem oğlanını benzetmişler ekinciye 

Kimi biter kimi yeter yere tohum saçmış gibi

Bu dünyâda bir nesneye yanar içim göynür özüm 

Yiğit iken ölenlere gök ekini biçmiş gibi

Bir hastaya vardın ise bir içim su verdin ise 

Yarın anda karşı gele Hak şarâbın içmiş gibi

Bir miskîni gördün ise bir eskice verdin ise 

Yarın anda sana gele hulle donun biçmiş gibi

Yûnus Emre bu dünyâda iki kişi kalır derler 

Meğer Hızır-İlyas ola âb-ı hayât içmiş gibi

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ214



Y U N U S  E M R E 215"İşidin ey yârenler"



Müsülmânam diyen kişi şartı nedir bilse gerek 

Tanrı’nın buyruğun tutup beş vakt namâz kılsa gerek

Tanla durup başın kaldır ellerini suya daldır 

Hem şeytânın boynunu vur hem nefs dahı ölse gerek

Kılarsan tan namâzın Hak’la ola hem niyâzın 

Ahirette ‘izz ü nâzın varıp onda bulsa gerek

Öyle namâzın kılasın her ne dilersen bulasın 

Tamu’dan azâd olasın kullar azâd olsa gerek

Ol ikindiyi kılanlar arı dirlik dirilenler 

Onlardır Hakk’a erenler her dem anlar erse gerek

Akşam durur üç farîza dağca günâhın arıda 

İyi ‘amellerin sinde şem ü çerâğ olsa gerek

Yatsı namâzına o hâzır hâzırları sever Kâdir 

Îmânın eksiğin bitir îmân pîş-rev olsa gerek

Her kim bu sözden almadı beş vakt namâzı kılmadı 

Bilin Müsülmân olmadı ol Tamu’ya girse gerek

Bildin ise cemâ’ati hâzır olanlar Cennet’i 

Ger kâhillik kılarsan münâfıktan olsa gerek

Görmez misin Mustafâ’yı nice bekledi vefâyı 

Ümmet için ol safâyı ümmet ona erse gerek

Beklersen dîn gayretin verme nefse murâdın 

Yûnus Nebî salâvâtın aşk ile ulaştırsa gerek

TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ216



Bize dîdâr gerek dünyâ gerekmez 
Bize ma’nî gerek da’vâ gerekmez

Bize Kadîr Gecesi’dir bu gece 
Ko irte olmasın seher gerekmez

Bize aşk şerbetinden sun ey sâkî 
Bize Uçmak’ta Kevser gerekmez

Badyalar dolu dolu içelim biz 
Biz esrük olmayız humâr gerekmez

Eger bu derd ile hasta düşersem 
Safâlık vermesin tîmâr gerekmez

Gerekmez yâr gerekmez cân gerekmez 
Bize dîdâr gerek deyyâr gerekmez

Yûnus esriyüben düştü susakta 
Çağırır Tapdug’da ‘âr gerekmez

Y U N U S  E M R E 217







TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ220

‘Işkun ile ‘âşıklar yansun yâ Resûla'llâh 

İçüp ‘ışkun şarâbın kansun yâ Resûla'llâh

Şol seni seven kişi komış yoluna başı 

İki cihân güneşi sensün yâ Resûla'llâh

Şol seni sevenlere kıl şefâ‘at anlara 

Mü'min olan tenlere cânsun yâ Resûla'llâh

Şol seni sevdi Sübhân oldun kamuya sultân 

Cânum yolına kurbân olsun yâ Resûla'llâh

‘Âşıkam şol dîdâra bülbülem şol gül-zâra 

Seni sevmeyen nâra yansun yâ Resûla'llâh

Dervîş Yûnus'un cânı ‘âlem şefâ‘at kânı 

İki cihân sultânı sensün yâ Resûla'llâh



Y U N U S  E M R E 221

İsm-i sübhân virdin mi var 
Bahçelerde yurdun mu var 
Bencileyin derdin mi var 
Garip garip ötme bülbül

Ötme bülbül ötme bülbül 
Derdi derde katma bülbül 
Benim derdim bana yeter 
Bir de sen dert etme bülbül

Bilirim âşıksın güle 
Gülün hâlinden kim bile 
Bahçedeki gonca güle 
Dolaşıp söz atma bülbül

Bilirim âşıksın verde 
Cünûnun var gâyet serde 
Şu sînemde olan derde 
Bir de sen dert katma bülbül

Pervâz olup uçar mısın 
Deniz deryâ geçer misin 
Bencileyin nâçâr mısın 
Sen de hâlin söyle bülbül

A bülbülüm uslu musun 
Kafeslerde besli misin 
Bencileyin yaslı mısın 
Garip garip ötme bülbül

Yûnus vücûdun pâk derken 
Cihânda mislin yok derken 
Seher vakti Hakk... Hakk... derken 
Bizi de unutma bülbül



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ222



Y U N U S  E M R E 223Yunûs sen bunda meydân isteme...



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ224 TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ224



Y U N U S  E M R E 225Y U N U S  E M R E 225

KAYNAKÇA



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ226

____, Uluslararası Yunus Emre Sempozyumu Bildirileri, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 
Yüksek Kurumu, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, Ankara, 1995.

____, Yunus Emre’den Güldeste (Arapça), Çev: Cengiz Ketene, Kültür Ve Turizm Bakan-
lığı Yayınları, Ankara, 1997.

____, IV. Uluslararası Türk Halk Edebiyatı ve Yunus Emre Semineri, Eskişehir, 11-13 
Mayıs 1989.

____, Ulusal Karşılaştırmalı Edebiyat Sempozyumu, 06-08 Aralık 2001, Osmangazi Üni-
versitesi, Eskişehir, 2002.

____, Uluslararası Yunus Emre Sempozyumu Bildirileri, Atatürk Kültür, Dil ve Tarih 
Yüksek Kurumu, Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayınları, Ankara, 1991.

____, VIII. Vakıf Haftası Kitabı: Türk Vakıf Medeniyeti Çerçevesinde Yunus Emre ve Dö-
nemi, Restorasyon ve Kıbrıs Vakıfları Seminerleri, Vakıflar Müdürlüğü Genel Yayınları, 
Ankara, 1991.

____, Yunus Emre Özel Sayısı, Türk Yurdu, İstanbul, 1966.

____, Yunus Emre Sempozyumu-Bildiriler, Marmara Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 
Yayınları, İstanbul, 1991.

____, Yunus Emre Sempozyumu (Bildiriler) 2-5 Mayıs 1988, Haz: Suzan Gürelli, Kültür 
Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1990.

____, Yunus Emre Sempozyumu (Bildiriler), Milli Kütüphane Basımevi, Ankara, 1990.

____, Yunus Emre Sempozyumu Bildirileri-Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 
Enstitüsü (2 Mayıs 1991), Marmara Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Yayınları, İstan-
bul, 1992.

____, Yunus Emre, Nasrettin Hoca ve Hacı Bektaş-ı Veli Düşüncesinde Hoşgörü, Haz: 
Şevket Özdemir, Kültür Bakanlığı Bilimsel ve Kültürel Araştırma Vakfı, Ankara, 1995.

Açıkgöz, Namık, “Yunus Emre’de Ölüm, Genç Ölümleri veya Gök Ekini Biçmek”, Diyanet 
Dergisi Yunus Emre Özel Sayısı, Sayı: 1, Ankara, 1991.

Açıkgöz, Namık, Yunus Emre Divânı’nda Telmih Unsuru Olarak Şahıslar, Fırat Üniversi-
tesi Dergisi, Elazığ, 1991. 

Akalın, Şükrü Haluk, Yunus Emre ve Türkçe, Türk Dili Dergisi, İstanbul, 2011.

Aksan, Doğan, Yunus Emre Şiirinin Gücü, Bilgi Yayınevi, Ankara, 2005.

Aktaş, Hasan, Yeni Türk Şiirinde Yunus Emre Okulu ve Misyonu, Yort Savul Yayınları, 
İstanbul, 2002.

Aktaş, Şerif, “Yunus Emre’de Lirizmin Kaynağı”, Millî Kültür Dergisi, Kültür Bakanlığı 
Yayınları, Ankara, 1976. 



Y U N U S  E M R E 227

Albayrak, Nurettin, Ansiklopedik Halk Edebiyatı Terimleri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İs-
tanbul, 2010. 

Albayrak, Nurettin, Gönül Çalab’ın Tahtı Açıklamalı Yunus Emre Sözlüğü, Dergâh Yayın-
ları, İstanbul, 2014. 

Alptekin, Turan, Bir Ene’l-Hak Şiiri Yunus Emre / Âşık Yunus ve Yunuslar, Demos Yayın-
ları, İstanbul, 2007. 

Anadol, Cemal, Gönüller Sultanı Yunus Emre, Kamer Yayınları, İstanbul, 1993.

Aray, Macit, Yunus Emre’nin Yeni Araştırmalar Sonunda Kişiliği, Hayatı, Yattığı Yer ve 
Bununla İlgili Bazı Şiirler, İhsan Gümüşayak Matbaası, İzmir, 1974.

Araz, Nezihe, Anadolu Erenleri, Özgür Yayınları, İstanbul, 2000.

Araz, Nezihe, Dertli Dolap Yunus Emre’nin Hayat Hikâyesi ve Şiirleri, Atlas Kitabevi, 
İstanbul,1984. 

Araz, Nezihe, Ein Weg Yunus Emre, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1993.

Araz, Nezihe, Hoşgörü Ustaları, Dünya Aktüel, İstanbul, 2003.

Artun, Erman, Dinî-Tasavvufî Halk Edebiyatı, Kitabevi Yayınları, İstanbul, 2006.

Asya, F, Yunus Emre: Büyük Türk Mutasavvıfı = The Great Turkish Mystic, Kültür Bakan-
lığı Yayınları, Ankara, 1991.

Âşık Paşa, Gârib-nâme c.1/1-1/2-2/1-2/2, Haz: Kemal Yavuz, e-kitap, İstanbul, 2000.

Avcı, Zeynep, A’dan Z’ye Abidin Dino, YKY Yayınları, İstanbul, 2007.

Aydın, Şadi, “Yunus Emre’nin Yirmi Birinci Asra Mesajı; Sevgi, Hoşgörü ve Barış”, Ay Vak-
ti Düşünce ve Kültür ve Edebiyat Dergisi, İstanbul, 2007.

Aykan, Recep, Kelime ve Konularına Göre Alfabetik Kur’ân Fihristi, Pınar Yayınları, İs-
tanbul, 2002. 

Aytaç, Pakize, “Yunus Emre’de Mevlana’da Hoşgörü”, Kubbealtı Akademi Mecmuası, İs-
tanbul, 1972. 

Ayvazoğlu, Beşir, Yunus, Ne Hoş Demişsin, Kapı Yayınları, İstanbul, 2014.

Ayverdi, İlhan, Misalli Büyük Türkçe Sözlük, Kubbealtı Neşriyat, İstanbul, 2005.

Ayverdi, Sâmiha, Âbide Şahsiyetler, Kubbealtı Neşriyat, İstanbul, 1976.

Azra, Erhat, Mitoloji Sözlüğü, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1972.

Bakırcıoğlu, Ziya, Yunus Emre Divanı, Ötüken Yayınları, İstanbul, 1981.

Bal, Hüseyin, Yunus Emre ve Hümanizm, Fakülte Kitabevi, Isparta, 2009.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ228

Banarlı, Nihad Sami, Resimli Türk Edebiyatı Tarihi, MEB Yayınları, İstanbul, 2001. 

Başgöz, İlhan, Yunus Emre, Pan Yayıncılık, İstanbul, 2004.

Başkal, Zekeriya, Yunus Emre, The Sufi Poet in Love, Blue Domes Press, New Jersey, 2010.

Başkal, Zekeriya, Yunus’u Ararken, Sütun Yayınları, İstanbul, 2014.

Bayraktar, Turhan, Yunus Emre 1991 Sevgi Yılı Armağanı Antoloji-91, Türkiye Dergisi, 
İstanbul, 1991.

Bayram, Mikail, Şeyh Evhadüddin Hâmid El-Kirmanî ve Menâkıb-nâmesi, Kardelen Ya-
yınları, Konya, 2000.

Berkay, Ayşe Fügen, Yunus Emre’nin Türk Toplumundaki Yeri, Doktora Tezi, İstanbul 
Üniversitesi Edebiyat Fakültesi, İstanbul, 1967.

Bice, Hayati, Dîvân-ı Hikmet (Hoca Ahmed Yesevî), Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 2010.

Bilgin, Azmi, Yunus Emre / Hayatı ve Sanatı, Bilge Kültür Sanat, İstanbul, 2013.

Bilginer, Recep, Yunus Emre, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, Ankara, 2001.

Binark, İsmet, Sefercioğlu, Nejat, Yunus Emre Hakkında Bir Bibliyografya Denemesi, Milli 
Kütüphaneye Yardım Derneği Yayınları, Ankara, 1970.

Bolel, M. Aziz, Yunus Emre Hazretleri Hayatı-Divanı, Uğur Matbaası, Eskişehir, 1983.

Breton, Stanislas, “Varlık, Tanrı ve İlişkinin Poetikası”, Çağdaş Filozoflarla Söyleşiler, Kıta 
Felsefesi Tartışmaları (Haz. R. Kearney, Çev. H. Arslan) Paradiga Yayınları, İstanbul, 2010.

Buran, Ahmet, “Anadolu Ağızlarında Yaşayan Yunus”, Milli Kültür Yunus Emre Özel Sa-
yısı, Ankara, 1991. Buran, Ahmet, “Yunus’ta Hayvan Adları ve Fonksiyonları”, Türk Dün-
yası Araştırmaları Dergisi, İstanbul, 1992. 

Bursalı, Mustafa Necati, Yunus Emre, Hayatı ve Bütün Şiirleri, Çelik Yayınevi, İstanbul, 
1986.

Cebecioğlu, Ethem, Tasavvuf Terimleri ve Deyimler Sözlüğü, Ağaç Kitabevi Yayınları, 
İstanbul, 2009.

Ceylan Ömür, Tasavvufi Şiir Şerhleri, Kapı Yayınları, İstanbul, 2007.

Cin, Halil, “Tarihte ve Çağımızda İslamı Evrenselleştiren Mevlana, Yunus Emre ve M. 
İkbal”, Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Konya, 1992.

Civelek, Muzaffer, Yunus Emre, Hareket Yayınları, İstanbul, 1971.

Çelik, Osman, Yunus Emre, MEB Yayınları, İstanbul, 2001.

Çetin, İsmet, “13. Yüzyıldan Günümüze Yunus Emre”, Milli Kültür, Ankara, 1991.



Y U N U S  E M R E 229

Çetin, İsmet, “Yunus Emre ve İdealizm”, Erciyes Üniversitesi, Kayseri, 1991.

Çopur, Ali Rıza, Yunus Emre Raporu, Karaman’ın Sesi Gazetesi Yayınları, Karaman, 1999.

Çubukçu, İbrahim Agâh, Yunus Emre ve Düşüncesi, Ay Matbaası, Ankara, 1964.

Daşçıoğlu, Yılmaz, Sevgi Çağlayanı Yunus, Nehir Yayınları, İstanbul, 1993.

Demirci, Mehmet, Sorularla Tasavvuf ve Tarikatlar, Damla Yayınları, İstanbul, 2004.

Demirci, Mehmet, Yunus Emre’de İlâhi Aşk ve İnsan Sevgisi, Kubbealtı Neşriyat, İstanbul, 
1997.

Demirli, Ekrem, Şair ve Sûfîler-Mevlânâ, Yunus ve Niyazi-i Mısrî Üzerine İncelemeler, Sufi 
Kitap, İstanbul, 2015. 

Devellioğlu, Ferit, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lûgat, Aydın Kitabevi, İstanbul, 2009.

Dilaver, Faruk, Gel Dosta Gidelim, Destek Yayınları, İstanbul, 2013.

Dilçin, Cem, Örneklerle Şiir Bilgisi, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 1995.

Dilçin, Cem, Yeni Tarama Sözlüğü, Türk Dil Kurumu Yayınları, Ankara, 2000.

Doğramacı, Mehmet, Bizim Yunus / Yunus Emre Hayatı ve Divanı, Kitsan Basım Yayın, 
İstanbul, 2006.

Doğru, Halime, “Yunus Emre’nin Sarıköy’de Bulunan Zaviyesine Ait Vakıf Kayıtları”, 
Anadolu Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Dergisi, c.3, s.2, 1991.

Durbilmez, Bayram, “Yunus Emre ve Muhyiddin Abdal Divanlarında Gönül”, Folklor / 
Edebiyat: Halkbilim, Etnoloji, Antropoloji, Tarih, Edebiyat-Üç Aylık Kültür Dergisi Alevi-
lik Özel Sayısı, 2002.

Duru, Ahmet Talat, Belgelerle Yunus Emre, Özel Yayın, Konya, 2004.

Durusoy, Gertrude, “Mystische Elemente in der Lyrik des deutschen Mittelalter und Yu-
nus Emre”, Osmanlı Araştırmaları Dergisi, 1986. 

Ekiz, Osman Nuri, Yunus Emre, Toker Yayınları, İstanbul, 2000.

Emir, Sabahattin, Yunus Emre, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1997.

Emre, M. Efdal, Yunus Emre Divânı ve Şerhi (Tanrı’nın Nefesi), Gelenek Yayınları, İstan-
bul, 2013.

Engin, Sabahattin, Halkın Sevgisi ve Yunus Emre, Can Yayınları, İstanbul, 1996.

Erden, Fethi, “Yunus Emre Mezarları, Makamları ve Başka Yunuslar”, Türk Yurdu Dergisi, 
İstanbul, 1996.

Ergun, Sadettin Nüzhet, Türk Musikisi Antolojisi, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ230

Yayınları, İstanbul, 1942.

Ergüven, Abdullah Rıza, Bütün Yönleriyle Yunus Emre, Berfin Yayınevi, İstanbul, 2001.

Ertem, Emine, Yunus Emre’nin Yolundan İzinden-Şiirler ve Araştırma, Osmanlı Matbaası, 
İstanbul, 1991.

Erzurumlu Darir, Kıssa-i Yûsuf: Yûsuf u Züleyhâ, Haz: Leyla Karahan, Türk Dil Kurumu 
Yayınları, Ankara, 1994.

Evliyaoğlu, Gökhan, Anadolu’nun İç Aydınlığı Yunus Emre, Yağmur Yayınları, İstanbul, 
1963.

Eyuboğlu, İsmet Zeki, Yunus Emre, Bir Ozanın İç Evreninde Gezintiler, Geçit Yayınevi, 
İstanbul, 1991.

Eyüboğlu, İsmet Zeki, Hacı Bektaş Veli / Yaşamı, Düşünceleri, Çevresi, Etkisi, Özgür 
Yayınları, İstanbul, 2012.

Eyüboğlu, İsmet Zeki, Yunus Emre, Geçit Yayınları, İstanbul, 1991.

Eyüboğlu, Sabahattin, Yunus Emre, İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 1973.

Fuat, Mehmet, Yunus Emre, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 1999.

Genç, Vedat, Yunus Emre’ye Şiirler, MEB Yayınevi, İstanbul, 1997.

Göçgün, Önder, Dünden Bugüne Yunus Emre, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, Ankara, 
1995. 

Gökdemir, Sevgi, Gökdemir, Ayvaz, Yunus Emre Güldeste, Kültür Bakanlığı Yayınları, 
Ankara, 1990. 

Gökyay, Orhan Şaik, Güçlük Nerede?, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002.

Gölpınarlı, Abdülbaki, Melamilik ve Melamiler, Milenyum Yayınları, İstanbul, 1992.

Gölpınarlı, Abdülbaki, Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri, İnkılap Kita-
bevi, İstanbul, 2005.

Gölpınarlı, Abdülbaki, Türk ve Dünya Klasikleri Yunus Emre, Milliyet Yayınları, İstanbul, 
1995.

Gölpınarlı, Abdülbaki, Vilâyet-nâme Menâkıb-ı Hünkâr Hacı Bektâş-ı Velî , İnkılap Ya-
yınları, İstanbul, 1995.

Gölpınarlı, Abdülbaki, Yunus Emre Divan ve Risaletü’n-Nushiye, Derin Yayınları, İstan-
bul, 2010.

Gölpınarlı, Abdülbaki, Yunus Emre Hayatı ve Bütün Şiirleri, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları, İstanbul, 2006



Y U N U S  E M R E 231

Gölpınarlı, Abdülbaki, Yunus Emre ve Tasavvuf, İnkılap Kitabevi, İstanbul, 2008.

Gölpınarlı, Abdülbâkî, Yunus İle Âşık Paşa ve Yunus’un Batıniliği, Özel Yayın, İstanbul, 
1941.

Gülcan, Ali, Yunus Emre’nin Kökeni ve Yöresi, Karaman Valiliği, Karaman, 1992.

Günay, Umay, Horata, Osman, Risaletü’n Nushiye, Akçağ Yayınları, Ankara, 2000.

Güngör, Erol, İslam Tasavvufunun Meseleleri, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 2012.

Gürsel, Nedim, “Yunus Emre ve Nâzım Hikmet”, Toplum ve Bilim Dergisi, İstanbul, 1981.

Güzel, Abdurrahman, “Yunus Emre’de İnsan Kavramı”, Türk Dili Dergisi, Ankara, 1951.

Güzel, Abdurrahman, “Yunus Emre ve Mahdumkulu’nda Ortak Motifler”, Folkloristik, 
Ankara, 1998.

Güzel, Abdurrahman, “Yunus Emre-Hacı Bektaş Veli ve Mevlana Hümanist Olabilir mi?”. 
Milletlerarası IV. Türk Folklor Kongresi, Antalya, 1992.

Güzel, Abdurrahman, “Yunus Emre’de İnsan Telakkisi”, Millî Folklor Dergisi II, Ankara, 
1991.

Güzel, Abdurrahman, “Yunus Emre’nin Eserlerinde Din”, Diyanet Dergisi, Ankara, 1962.

Güzel, Abdurrahman, “Yunus Emre’yi Eserlerine Göre Günümüzde Bir Değerlendirme 
I-II-III”, Çevren Dergisi, Priştine, 1973.

Güzel, Abdurrahman, Dini-Tasavvufî Türk Edebiyatı, Akçağ Yayınları, Ankara, 2004.

Güzel, Abdurrahman, Güldeste / Yunus Emre, Akçağ Yayınları, Ankara, 2005.

Güzel, Abdurrahman, Tatçı, Mustafa, Yunus Emre Hayatı-Eserleri ve Şiirlerinden Seçme-
ler, Semih Ofset, Ankara, 1990.

Hacıeminoğlu, Necmettin, “Yunus’un Türkçesi”, Yunus Emre İle İlgili Makalelerden Seç-
meler, Haz. Hüseyin Özbay-Mustafa Tatçı, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1991.

Halman, Talat Sait, A’dan Z’ye Yunus Emre, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2003.

Halman, Talat Sait, Yunus Emre Selected Poems, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 
1993.

Hatemi, Hüsrev, N’etti Bu Yûnus N’etti, Pan Yayıncılık, İstanbul, 2005.

Hatiboğlu, Ahmet, Besteleriyle Yunus Emre İlâhileri, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara, 
1993.

Hayber, Abdülkadir, “Yunus Emre’de Dünya Görüşü ve İnsan Sevgisi”, Türk Kültürü Der-
gisi, İstanbul, 1962. 



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ232

Heidegger, Martin, Varlık ve Zaman, (Çev: K. H. Ökten), Agora Kitaplığı, İstanbul, 2008.

Horata, Osman, “Yunus Emre’nin Risalet’ün-Nushiyye Mesnevisi”, Türk Kültürü Dergisi, 
Ankara, 1962. 

Horata, Osman, Günay, Umay, Yunus Emre, Risâletü’n-Nushiyye, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, Ankara. 

İlaydın, Hikmet, Yunus Şiirinden Günümüze Yaklaştırmalar, Akçağ Yayınları, Ankara, 
1998.

İnan, Yusuf Ziya, Doğa ve Din Yorumcusu Yunus Emre, Tekin Yayınevi, İstanbul, 1981.

Işınsu, Emine, Bir Ben Vardır Benden İçeri, Elips Yayınları, Ankara, 2007.

Jung, Carl G, İnsan ve Sembolleri (Çev: Ali Nihat Babaoğlu) Okuyan Us Yayınları, İstan-
bul, 2007.

Kabahasanoğlu, Vahap, Yunus Emre’nin Şiirine Çağdaş Bir Yaklaşım, Marmara Üniversi-
tesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul, 1993. 

Kabaklı, Ahmet, Türk Edebiyatı, Türk Edebiyat Vakfı Yayınları, İstanbul, 2006.

Kabaklı, Ahmet, Yunus Emre, Türk Edebiyat Vakfı Yayınları, İstanbul, 2009.

Kaleli, Lütfi, Alevi-Sunni İnancında Mevlana-Yunus ve Hacı Bektaş Gerçeği, Alev Yayın-
ları, İstanbul, 1994.

Kaplan, Mehmet, Türk Edebiyatı Üzerine Araştırmalar I, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2013.

Kaplan, Mehmet, Yunus Emre’nin İnsan ve Ahlak Görüşü, Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, 
İstanbul, 1973.

Kara, Mustafa, Metinlerle Osmanlılarda Tasavvuf ve Tarikatlar, Sır Yayınları, İstanbul, 
2005.

Karadağ, Metin, “Yunus Emre’nin Erzurumlu Emrah Üzerindeki Etkileri”, Türk Kültürü 
Dergisi, Ankara, 1962.

Karakoç, Sezai, Yunus Emre, Diriliş Yayınları, İstanbul, 1999.

Karataş, Turan, Yunus Divanı, Kaynak Kültür Yayınları, İstanbul, 2014.

Karataş, Yalçın, Sevgi Seli Yunus Emre, Sandıklı Belediyesi Yayınları, Sandıklı, 2001.

Karay, Refik Halit, Kadınlar Tekkesi, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 2010.

Kasım, Naci, Tam ve Tekmil Yunus Emre Divanı, Maarif Kütüphanesi, İstanbul, 1954.

Kaya, Doğan, “Yunus Emre’nin Aksaray Ortaköy’deki Mezarı Üzerine Düşünceler”, Âşık 
Edebiyatı Araştırmaları, İstanbul, 2000. 



Y U N U S  E M R E 233

Kemikli, Bilal, Sûfî Şiirin İzinde, Şiir ve İrfan, Kitabevi Yayınları, İstanbul, 2009.

Kepecioğlu, Kâmil, “Yunus Emre Nerede Yatıyor?”, Nilüfer, S. 4, Bursa, 1945.

Keskin, Özgen, Yunus Emre Var Yarına, Babıâli Kültür Yayınları, İstanbul, 2009.

Kılıç, Mahmud Erol, Sufî ve Şiir, Osmanlı Tasavvuf Şiirinin Poetikası, İnsan Yayınları, 
İstanbul, 2004.

Kısakürek, Necip Fazıl, Yunus Emre, Büyük Doğu Yayınları, İstanbul, 2000.

Korkmaz, Zeynep, “Yunus Emre ve Anadolu Türkçesinin Kuruluşundaki Yeri”, Türkoloji 
Dergisi, Ankara, 1973.

Kosal, Cüneyd, Yunus İlâhileri Güldestesi, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1991.

Köprülü, Fuad, Türk Edebiyatında İlk Mutasavvıflar, Akçağ Yayınları, Ankara, 2007.

Köprülü, Fuat, “Yunus Emre Ve Âsârı”, Türk Yurdu, C. 5, Nr. 2,1329 (1913).

Köprülü, Fuat, “Yunus Emre” Türk Yurdu, C.4, Nr.3, 1329 (1913).

Kunter, Halim Baki, Yunus Emre Bilgiler-Belgeler, Eskişehir Turizm Derneği Yayınları, 
İstanbul, 1978.

Kurnaz, Cemal, Tatçı, Mustafa, Yesevilik Bilgisi, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 2000.

Makal, Tahir Kutsi, Nasrattınoğlu, İrfan Ünver, Yunus Emre Şiirleri-Güldeste, Fatih Ro-
tary Kulübü Yayınları, İstanbul, 1991.

Nasrattınoğlu, İrfan Ünver, Yunus Emre Şiirleri Antolojisi, Yunus Emre Kültür ve Sanat 
Festivali Terkip Komitesi Yayınları, Eskişehir, 1981.

Ocak, Ahmet Yaşar, “Milletlerarası Ahmed-i Yesevî ve Yunus Emre Sempozyumları Mü-
nasebetiyle Türkiye’de Kültür Tarihi Araştırmaları Hakkında Düşünceler”, Türkiye Gün-
lüğü, 1991.

Ocak, Ahmet Yaşar, “Türkiye’de Yunus Emre Araştırmaları Üzerine Genel Bir Değerlen-
dirme ve Yunus Emre Problemi”. VIII. Vakıf Haftası Kitabı, Ankara, 1991.

Ocak, Ahmet Yaşar, Kültür Tarihi Kaynağı Olarak Menakıpnameler, Türk Tarih Kurumu 
Yayınları, Ankara, 2010.

Ocak, Ahmet Yaşar, Osmanlı Sufiliğine Bakışlar / Makaleler-İncelemeler, Timaş Yayınları, 
İstanbul, 2011.

Ocak, Ahmet Yaşar, Türk Sosyal Tarihinde İslamın Macerası / İncelemeler- Makaleler, 
Timaş Yayınları, İstanbul, 2010. 

Ocak, Ahmet Yaşar, Türk Sufiliğine Bakışlar, İletişim Yayınları, İstanbul 2005.

Oğuz, Muhammed İhsan, Yunus Emre, Oğuz Yayınları, İstanbul, 1991.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ234

Oğuz, Öcal, “Bir Sosyal Çevrenin Mensubu Olarak Yunus Emre”, Türk Dünyası Yöntem 
Bilimleri Sorunları, Ankara, 2000. 

Oğuz, Öcal, “Yunus Emre Neden Kalıcıdır?”, Millî Folklor Dergisi, Ankara, 1989.

Onay, Ahmet Talât, Eski Türk Edebiyatında Mazmunlar ve İzahı, Akçağ Yayınları, Anka-
ra, 2001.

Özçelik, Mustafa, Bizim Yunus, Nar Yayınları, İstanbul, 2013.

Özgül, M. Kayahan, Divan Yolu’ndan Pera’ya Selametle (Modern Türk Şiirine Doğru), 
Hece Yayınları, İstanbul, 2000.

Öztelli Cahit, Yunus Emre, Özgür Yayınları, İstanbul, 1997.

Öztelli, Cahit, Belgelerle Yûnus Emre, Ankara, 1977.

Öztürk, Mürsel, “Ahmed Yesevî - Hacı Bektaş Veli - Yunus Emre Zinciri”, Erdem Dergisi, 
Ankara, 1985.

Pala, İskender, Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü, Kapı Yayınları, İstanbul, 2004.

Pala, İskender, Od, Kapı Yayınları, İstanbul, 2014.

Pekolcay, Necla, Sevim, Emine, Yunus Emre’nin Şahsiyeti ve Yunus Emre Şerhleri, Kültür 
Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1991.

Revnakoğlu, Cemaleddin Server, “Yunus’un Bestelenmiş İlâhileri Nerede ve Nasıl Oku-
nurdu?”, Türk Yurdu Yunus Emre Özel Sayısı, Ankara, 1966.

Ricoer, Paul, “Dilin ve Mitin Poetikası”, Çağdaş Filozoflarla Söyleşiler, Kıta Felsefesi Tar-
tışmaları, Haz. R. Kearney, Çev. H. Arslan, Paradigma Yayınları, İstanbul, 2010.

Sarar, İsmail Ali, Saraç, İkram, Yunus Emre Seçme Şiirler - Selected Poems - Choix De 
Poemes, Ausgewahlte Gedichte, Eskişehir Valiliği, Eskişehir, 1991.

Saygun, Ahmet Adnan, Yunus Emre (Oratoryo: Solo, Koro ve Orkestra İçin), Ajans Türk 
Matbaacılık, Ankara, 1974. 

Schimmel, Annemaria, Yunus Emre ile Yollarda, Çev: Senail Özkan, Ötüken Neşriyat, 
İstanbul, 1999.

Sepetçioğlu, Mustafa Necati, Benim Adım Yunus Emre, İrfan Yayıncılık, İstanbul 2000.

Sertoğlu, Murat, Yunus Emre Dîvânı ve Açıklamaları, Sağlam Kitabevi, İstanbul, 1984.

Sevim, Emine, Yunus Emre Divanı’ndan Seçmeler, Timaş Yayınları, İstanbul, 2009.

Soylu, Sıtkı, Yunus Emre, Lârende Basımevi, Karaman, 1965.

Şahin, İnci, Yunus Emre, Semerkant Yayınları, İstanbul, 2002.



Y U N U S  E M R E 235

Şeker, Mehmet, “Yunus Emre Dîvanı’na Göre XIV. Yüzyılda Anadolu’da Sosyal Hayat”, 
I-II. Millî Selçuklu Kültür ve Medeniyeti Semineri Bildirileri, Konya, 1993.

Tahir, Kemal, Devlet Ana, İthaki Yayınları, İstanbul, 2005.

Tanpınar, Ahmet Hamdi, 19. Asır Türk Edebiyatı Tarihi, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 
2006.

Tanpınar, Ahmet Hamdi, Edebiyat Üzerine Makaleler, Dergâh Yayınları, İstanbul, 2011.

Tanyeri, Günay, Nasrattınoğlu, İrfan Ünver, Sevelim-Sevilelim Yunus Emre Şiirleri Gül-
destesi, Eskişehir Yayınları, Eskişehir, 1991.

Tanyeri, Güven, Türkiye ve Orta Asya Türk Cumhuriyetlerinde Yunus Emre Semineri, 
Eskişehir Valiliği Yayınları, Eskişehir, 1993.

Tarhan, Nevzat, Yunus Terapi, Timaş Yayınları, İstanbul, 2013.

Tatçı Mustafa, Aşık Yunus-IV, H Yayınları, İstanbul 2008.

Tatçı, Mustafa, “Nutk-ı Şerîf-i Hz. Yûnus Emre ve Şerh-i Hazret-i Mısrî”, Türk Kültürü 
Dergisi, Ankara, 1962.

Tatçı, Mustafa, “Şeyh Ali Nakşibendî el-Nevrekâni’nin ‘Şerh-i Güfte-i Yûnus Emre’ Adlı 
Risalesi”, Türk Kültürü Dergisi, Ankara, 1962.

Tatçı, Mustafa, “Yunus Emre Divanı’nın Çorum Nüshasındaki İlâhîlerin Besteleri”, Türk 
Kültürü Dergisi, Ankara, 1962.

Tatçı, Mustafa, “Yunus Emre’ye Ait Divanlar, Divan Neşirleri ve Metin Tamiri Meselesi”, 
Yunus Emre Sempozyumu-Bildirileri, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1991.

Tatçı, Mustafa, Aşk Bir Güneşe Benzer, H Yayınları, İstanbul 2008.

Tatçı, Mustafa, Dervişler Hüma Kuşu - Yunus Emre Yorumları, H Yayınları, İstanbul 2009.

Tatçı, Mustafa, İşitin Ey Yarenler (Yunus Emre Yorumları) , H Yayınları, İstanbul, 2014.

Tatçı, Mustafa, Özbay, Hüseyin, Yunus Emre İle İlgili Makalelerden Seçmeler, MEB Yayın-
ları, Ankara, 2001.

Tatçı, Mustafa, Risâletü’n-Nushiyye-III, H Yayınları, İstanbul, 2008.

Tatçı, Mustafa, Yunus Emre Bibliyografyası, Millî Kütüphane Yayınları, Ankara, 1988.

Tatçı, Mustafa, Yunus Emre Divanı - İnceleme-I, H Yayınları, İstanbul, 2008.

Tatçı, Mustafa, Yunus Emre Divanı - Tenkitli Metin-II, H Yayınları, İstanbul, 2008.

Tatçı, Mustafa, Yunus Emre Divanı - Tıpkı Basım-VI, H Yayınları, İstanbul, 2008.

Tatçı, Mustafa, Yunus Emre Şerhleri-V, H Yayınları, İstanbul, 2008.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ236

Tekin, Mehmet, “Yunus Emre Sevgi Yılı ve Ahmet Adnan Saygun”, Güneyde Kültür Der-
gisi, Ankara, 1991.

Tekindağ, Şehabettin, “Büyük Türk Mutasavvıfı Yunus Emre Hakkında Araştırmalar”, 
Belleten, 1966.

Timuroğlu, Vecihi, Yunus Emre Üzerine Bir Deneme, Eskişehir Sanat Derneği, Eskişehir, 
2004.

Timurtaş, Faruk Kadri, Yunus Emre Divanı, Kapı Yayınları, İstanbul, 2012.

Toprak, Burhan, Yunus Emre Divanı, Yeni Zamanlar Yayınları, İstanbul, 2004.

Tosun, İsmail, Yunus Emre ve Hocası Tapduk Emre’nin Yaşam Öyküsü, Karınca Matba-
acılık, İzmir, 1981.

Turan, Osman, Selçuklular Zamanında Türkiye, Turan Neşriyat Yurdu, İstanbul, 1971.

Türkmen, Fikret, “Yunus Emre’nin Anadolu’nun İslamlaşmasındaki ve Türkleşmesindeki 
Rolü”, IV. Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara, 1991.

Türkmen, Fikret, “Yunus Emre’de Hümanizma”, Palandöken, Erzurum 1994.

Türkmen, Fikret, “Yunus Emre’nen Keçege Mehebbete”, Kazan Utları Dergisi, Tataristan 
1993.

Uçman, Abdullah, Rıza Tevfik’in Tekke ve Halk Edebiyatıyla İlgili Makaleleri, MEB Ya-
yınları, İstanbul, 2001. 

Uludağ, Süleyman, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, Kabalcı Yayınları, İstanbul, 2002.

Uyguner, Muzaffer, Yunus Emre, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1989.

Uyguner, Muzaffer, Yunus Emre, Yaşamı, Sanatı, Şiirlerinden Seçmeler, Bilgi Yayınevi, 
Ankara, 1977.

Ünal, Tahsin, “Yunus Emre’nin Sosyal ve Kültürel Çevresi”, Türk Kültürü Dergisi, 1962.

Yakıcı, Ali, “Yunus Emre ve Türk Cumhuriyetleri ile Kaynaşmada Dil Birliğinin Önemi”, 
Diyanet Dergisi, Ankara, 1962.

Yakıcı, Ali, “Türk Şiirinde Yunus Emre Sevgisi”, Diyanet Dergisi, Ankara, 1962.

Yakıcı, Ali, “Yunus Emre Güldestesi”, Türk Kültürü Dergisi, Ankara, 1992.

Yakıcı, Ali, “Yunus Emre”, Diyanet Dergisi, Ankara, 1962.

Yakıcı, Ali, Yunus Emre’ye Şiirler, Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1991.

Yakıt, İsmail, Çıktım Erik Dalına - Yunus Emre’de Sembolizm, Ötüken Neşriyat, İstanbul, 
2009.



Y U N U S  E M R E 237

Yardım, Mehmet Nuri, Yunus Emre Divanı, Kahraman Yayınları, İstanbul, 2006.

Yaşar, Selahaddin, Duru Dili Halk Âşığı Yunus Emre, Yeni Asya Yayınları, İstanbul, 2011.

Yaşar, Selahaddin, Yunus Emre, Hayatı, Sanatı, Tefekkürü, Yeni Asya Yayınları, İstanbul, 
1984.

Yediyıldız, Bahaeddin, Yunus Emre Dönemi Türk Vakıfları, Vakıflar Haftası Dergisi, An-
kara, 1991.

Yıldırım, Dursun, “Dede Korkut ve Yunus Emre’de Hayat, Tabiat, Tanrı ve Ölüm”, İstan-
bul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Dergisi, İstanbul, 1946.

Yılmaz, Faruk, Yunus Emre (Hayatı - Düşüncesi - Etkisi), Marifet Yayınları, İstanbul, 
1992.

Yurdatap, Selami Münir, Yûnus Emre, Hayat Hikâyesi ve Şiirleri, Sağlam Kitabevi, İstan-
bul, 1981.

Yusuf Has Hacip, Kutadgu Bilig , Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2006.

Yüksel, H. Avni, “Yunus Emre İle İlgili Polonya’da Yapılmış Olan Yayınlar ve Çalışmalar”, 
Millî Kültür, Ankara, 1976. Yüksel, H. Avni, “Yunus Emre-Plone Ide”. Türk Kültürü, An-
kara, 1962.

Yüksel, Murat, Yunus Emre’de İslâm Tasavvuf ve Ahlâkı, Türk Dünyası Araştırmaları 
Vakfı, İstanbul, 1991.



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ238



Y U N U S  E M R E 239



TÜRKÇENİN BÜLBÜLÜ240


